
ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ 
УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ   

«ОРЕНБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ АГРАРНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ» 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ДЛЯ ОБУЧАЮЩИХСЯ  

ПО ОСВОЕНИЮ ДИСЦИПЛИНЫ 
 

ФТД.В.01 Этноконфессиональные ценности 
 

 
 

 
 
Направление подготовки:  05.04.06 Экология и природопользование 

 
Профиль образовательной программы:  Экологический   мониторинг и 

безопасность окружающей среды      

 

Форма обучения заочная 
 

 

 

 

 

 

 



СОДЕРЖАНИЕ 
 

1. Конспекты лекций……………………………………………………..3 
1.1 Лекция № 1 Этноконфессиональные ценности и их роль в 

обществе…………………………………………………………………….3  
1.2 Лекция № 2 Основополагающие ценности буддизма, иудаизма, 

ислама, католицизма, протестантизма и христианства.  ………………...7 

2. Методические указания по выполнению лабораторных работ (не 
предусмотрены РПД)……………………………………………………12 
3. Методические указания по проведению практических занятий.  
(не предусмотрены РПД)……………………………………………….13  
4. Методические указания по проведению семинарских 
занятий.................................................................................................13 
4.1 Семинар № 1 Этноконфессиональные ценности и их роль в 

обществе……………………………………………………………..…….13 
4.2 Семинар  № 2 Основополагающие ценности буддизма, иудаизма, 

ислама, католицизма, протестантизма и христианства.………………..14 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



1. КОНСПЕКТ ЛЕКЦИЙ 
1. 1 Лекция № 1 (2 часа). 
Тема: Этноконфессиональные ценности и их роль в обществе.  
1.1.1  Вопросы лекции 
1. Специфика ценностного отношения к миру.  

2. Роль религии в формировании морали и нравственности. 

3. Значение и функции курса «Этноконфессиональные ценности». 

1.2.  Краткое содержание вопросов 
1. Специфика ценностного отношения к миру.  
Ценность - понятие, которое характеризует "предельные", безусловные 

основания человеческого бытия; значение определённых предметов, явлений, 

процессов для человека, социальных групп, общества в целом. Указанные 

два смысла понятия "ценность" часто расходятся, а порой и противоречат 

друг другу: то, что в философии рассматривается в качестве ценность - 

свобода, добро, истина, - для отдельного человека может и не представлять 

интереса. В свою очередь, конкретные предметы, которые ценны для 

индивида, в философском смысле не являются "ценностью". Понятие 

ценность сопоставимо с понятием сущности человека, которая не всегда 

совпадает с индивидуальным человеческим существованием. 

Философское понимание ценности предполагает следующие её 

особенности. Ценность и понятие "сущность человека" - понятия 

однопорядковые; осознанность ценность; воплощённость ценности в 

человеческой жизни в той или иной форме; противопоставленность ценности 

как должного, идеала реальности ("сущему"); включённость ценности в 

целеполагающую и оценочную деятельность человека. Понятие ценности 

невозможно раскрыть, не обращаясь к понятию оценки - соотнесению 

реальных явлений с ценностью, и к понятию цели - проекта достижения 

ценности. Цели, формируемые на основе ценности, - это всегда масштабные, 

смысложизненные цели. Ценность как координаты человеческого мира 

способствуют его устойчивости, организуют целенаправленную 

человеческую деятельность. В известном смысле ценность - это "предельные 

цели" человека и общества, они выступают критерием оценки любого 

культурного феномена. Культура и есть мера воплощённости ценности в 

нашей жизни. 

Ценность является предметом исследования особого раздела 

философского знания - аксиологии (греч.axia - ценность, logos - учение). 

Хотя ценности (добро, истина, красота, справедливость и т.п.) всегда были 

предметом философского размышления, начиная с античности, но "проблема 

ценностей" как самостоятельная философская проблема возникла не так 

давно. Познавательные, онтологические, ценностные аспекты бытия долгое 

время не были отделены др. от друга, не составляли самостоятельные 

области философского исследования. В известном смысле внимание к 

проблеме ценности в европейской философии было инициировано 

мироощущением, характерным для христианства. Разделение мира, 

"космоса" на профанный и сакральный, утверждение притягательности мира 



священного, сакрального как сосредоточения благого, его обращённость к 

человеку формировали систему точек отсчёта, жизненных ориентиров, целей. 

Но только в к. XVIII в. с появлением кантовских "критик", в которых мир в 

его данности человеку и мир сам по себе оказались объектами приложения 

различных человеческих способностей, аксиология получила основу для 

самостоятельного существования. 

В аксиологии ценности выделены в особую область. Либо это область 

будущего, либо трансцендентный, запредельный мир. Другие концепции 

рассматривают ценность в качестве инварианта различных видов 

человеческой деятельности: ценность - абстракция, реально существуют 

лишь нормы, правила деятельности. Существуют релятивистские концепции 

ценности, лишающие ценность их общезначимости и ограничивающие их 

действие особой культурно-исторической областью, напр., жизнью одного 

народа. Можно говорить и об утилитаристских концепциях ценности: ценно 

то, что полезно большинству, или же передовой части человечества, или 

отдельному человеку. Наиболее тщательную и подробную разработку 

проблема ценности получила в неокантианстве Баденской школы. 

 

2 Роль религии в формировании морали и нравственности. 
Всякая система мировоззрения вырабатывает свои принципы 

понимания природы, общества и человека. Религиозная система также 

содержит эти принципы, но если точные, естественные и общественные 

науки предлагают для описания и решения проблем различные методы, то у 

религии, при всей разносторонности способов воздействия на человека, 

метод один - моральное воздействие. При этом каждая религиозная 

организация стремится к положению единственного общественного арбитра, 

присваивая себе роль высшего судьи в делах морали. Это происходит на 

основании того, что моральные нормы светского общества чаще поддаются 

модификации в процессе исторического развития, чем “незыблемые” 

заповеди религии. С традиционной религиозной точки зрения, мораль 

дарована человеку свыше, ее основные нормы и понятия сформулированы 

непосредственно божеством, зафиксированы в священных книгах, и люди 

должны неукоснительно следовать им. Как утверждает О.Ф. Лобазова 

«существенная особенность религиозной морали - “удвоение” нравственных 

обязанностей. Основные установки этой морали ориентируют человека на 

два объекта, на две группы ценностей: человеческие и сверхчеловеческие. 

При этом задачи человеческого существования оказываются подчинены 

задачам религиозного служения» 
1
. С религиозной точки зрения, истинно 

нравственным поведением будет то, которое соответствует религиозным 

догмам. Но поскольку даже внутри религиозного вероучения всегда немало 

противоречий, определяемых условиями и временем возникновения, то 

выполнение этих норм в различные эпохи на практике весьма отличается 

друг от друга. Например, Библия соединила в себе многочисленные взгляды 
                                                           
1
 Лобазова О.Ф. Учебник / О.Ф. Лобазова; под общ. ред. Академика РАН, проф. В.И. Жукова. – 6-е изд., испр. 

И доп. – М.: Издательско торговая корпорация «Дашков и К», 2009. – 488с.  С.  40-41 



людей разных эпох и потому изобилует противоречивыми указаниями. 

Известные евангельские призывы: “Не заботьтесь о завтрашнем дне”, 

наблюдая “птиц небесных: они не сеют, не жнут” и “Полевые лилии, как они 

растут: не трудятся, не прядут” (Мф. 6:26, 28, 34) – выражали неприятие 

необходимости работать на угнетателей и презрительное отношение к труду 

как таковому. В другом новозаветном изречении: “Кто не работает, пусть не 

ест” - нашло отражение осуждающее отношение к праздности высших слоев 

рабовладельческого государства. Наверное, никогда не утихнут споры о том, 

что сложнее для человека - повиноваться Богу или собственной совести. У 

верующего человека всегда есть высший контролер, от которого ничего 

нельзя скрыть, но он же может и все простить, если как следует раскаяться. В 

российской православной традиции даже сложилось мнение о том, что Богу 

больше приносят пользы грешники. Поскольку совершить богоугодное дело 

– преодолеть зло – можно только испытав это зло и отказавшись от него 

сознательно. А живя все время нравственно и не греша, человек не совершает 

душевных усилий, за которые должен вознаграждаться он на том свете. В 

вероучении Кальвина эта проблема решена с еще большей откровенностью – 

оправдание перед богом личной верою, а не делами. Получается так, что 

человек может совершать сколь угодно неблаговидные поступки, но если он 

верит в бога, то посмертное благоденствие ему обеспечено. Именно такое 

противоречие в религиозном учении дало возможность критикам религии 

говорить о том, что верой прикрываются самые мерзкие недостатки 

человечества и у людей всегда есть возможность совершенствовать себя в 

пороках, прикрываясь верой в бога. При разнице взглядов религиозных и 

нерелигиозных людей на источник моральных ценностей, на практике они 

могут вести сходный нравственный образ жизни, разделять одни и те же 

принципы, одинаково понимать, что есть добро и зло. Опасна не 

безрелигиозная позиция, а позиция, в которой нет твердых духовно-

нравственных оснований, объективных ценностей, независимо от того, 

религиозные они или безрелигиозные. Безрелигиозный выбор заставляет 

человека задуматься о таких проблемах, которые не возникают у верующего, 

ведь безрелигиозному человеку не приходится рассчитывать на помощь Бога, 

остается надеяться только на собственные силы. Это требует огромного 

мужества, интеллектуально-волевых ресурсов, духовной зрелости и 

нравственного здоровья. Философы часто рассуждают о “мужестве быть”, о 

“тайне” существования человека, его жизни, нравственности. И религиозные, 

и нерелигиозные люди по-своему отвечают на этические вопросы. В этом 

плане они могут взаимно обогащать друг друга, свои моральные взгляды и 

убеждения, вести плодотворный гуманистический диалог о феномене 

Человека, его предназначении. И религиозные, и нерелигиозные люди могут 

эффективно сотрудничать в переустройстве мира по законам справедливости 

и гуманизма, существовать в дружеском взаимодействии.  

 
3. Значение и функции курса «Этноконфессиональные ценности». 



Этнографы, этнопсихологи говорят об устойчивых особенностях 

национального поведения, не подверженных господствующим в тот или иной 

исторический период идеологии, политическому устройству, о неизменности 

определяющих духовную жизнь нации архетипов – способах связи образов, 

лежащих в основе творческого понимания мира и передающихся из 

поколения в поколение. Своеобразие и стабильность менталитета той или 

иной нации, этническая доминанта, по выражению Л.Н. Гумилёва, 

базируется на некоей совокупности национальных ценностей, ориентация на 

которые определяет вектор поведения людей в ситуации исторического 

выбора. Ценность – это понятие, используемое в гуманитарных науках для 

обозначения явлений, объектов, их свойств, а также абстрактных идей, 

воплощающих в себе общественные идеалы и выступающие как эталон 

должного. Ценность есть нечто всепроникающее, определяющее смысл и 

всего мира в целом, и каждой личности, и каждого события, и каждого 

поступка, писал Н.О. Лосский. 

Основные свойства ценностей и ценностных отношений по концепции 

профессора Г.П. Выжлецова: 

 "1) Исходная особенность ценностных отношений в том, что они 

включают в себя... желаемое, связанное с добровольным, свободным 

выбором, душевным стремлением; 

 2) ценности не разъединяют, не отчуждают человека от других людей, 

от природы и от самого себя, а напротив, объединяют, собирают людей в 

общности любого уровня: семью, коллектив, народность, нацию, 

государство, общество в целом, включая, как говорил П.А. Флоренский, в это 

единство человечности весь мир; 

 3) ценностные отношения являются для людей не внешними и 

принудительными, а внутренними и ненасильственными; 

 4) подлинными ценностями, например, совестью, любовью или 

мужеством, нельзя завладеть с помощью силы, обмана или денег, отобрать 

их у кого-либо так же, как власть или богатство"
2
. 

 Г.П. Выжлецов считает, что ценности выражают определенные типы 

отношений между людьми, и именно таких отношений, которые не 

разъединяют, не отчуждают человека от других людей, от природы и от 

самого себя, а напротив, объединяют людей в общности, такие, как семья, 

народность, нация, общество в целом, включая, как говорил Флоренский, в 

это единство человечности весь мир. 

 Характер базовых ценностей, присущих той или иной нации, 

складывается в течение длительного времени и зависит от многих факторов. 

Во-первых, это природные характеристики той территории, на которой нация 

сформировалась, для России – это фактор огромного пространства суровой 

северной страны. В начале 19 века П.Я. Чаадаев писал: «Есть один факт, 

который властно господствует над нашим историческим движением, 

который красной нитью проходит через всю нашу историю, который 
                                                           
2
 Вежбицкая А.Н. Понимание культур через посредство ключевых слов / Вежбицкая А.Н.. Пер. с анг. А.Д. 

Шмелёва. - М.: языки славянской культуры,- 2001. - С.287.  



содержит в себе, так сказать всю её философию, который проявляется во все 

эпохи нашей общественной жизни и определяет их характер, который 

является в одно и то же время и существенным элементом нашего 

политического величия и истиной нашего умственного бессилия: это факт 

географический».
3
. Во-вторых, сама история существования русского 

государства, многонациональный состав его населения и постоянная 

необходимость обороны от внешних врагов. В-третьих, преимущественный 

характер хозяйственной деятельности русских и сложившийся на основе этой 

деятельности тип жизнеустройства. В-четвёртых, историческая роль 

государства, его патерналистский характер, обусловленный необходимостью 

обеспечить выживание каждого человека в суровых природных условиях. В-

пятых, это философские, этические, эстетические постулаты православия – 

религиозного мировоззрения русского человека. Это далеко не полный 

список факторов, обусловивших особенности представлений русского 

человека о том, «что такое хорошо и что такое плохо». 

 
1.2. Лекция №2 (2 часа) 
Тема: Основополагающие ценности буддизма, иудаизма, ислама, 

католицизма, протестантизма и христианства. 
1 Социально-политические предпосылки возникновения буддизма и 

его ценностей. 

2. Религиозно общественные предпосылки возникновения иудаизма. 

3. Основные этические ценности христианства. Утверждение 

верховенства духовного над материальным. 

4. Ценность деятельности, труда, как формы  проявления человеческой 

природы в протестантизме. 

Краткое содержание вопросов 
1 Социально-политические предпосылки возникновения буддизма 

и его ценностей. 
Буддизм - одна из трех мировых религий, получившая распространение 

среди населения ряда стран Центральной, Восточной и Юго-Восточной Азии. 

По представлению буддистов, каждое существо, достигшее высшей святости, 

может стать Буддой, т.е. просветленным. Один из Будд, прозванный в его 

земной жизни Шакьямуни, поведал людям учение о спасении. Поэтому под 

термином “Будда” обычно подразумевается именно Шакьямуни. Буддисты 

верят, что после многочисленных (пятисот) предшествующих перерождений 

грядущий Будда решил, к радости всех богов, спуститься на землю и 

возвестить людям путь к спасению.  

Буддизм возник в Индии, но после недолгого (по историческим 

меркам) расцвета у себя на родине был вытеснен индуизмом. Зато он легко 

проложил себе дорогу в других странах, возвысившись до уровня мировой 

религии. Этому способствовал ряд характеристик учения, которые можно 

                                                           
3
 Шестые Поливановские чтения. Сборник статей по материалам докладов и сообщений конференции. Часть 

1. Идеи Е.Д. Поливанова в свете современных лингвистических концепций. Проблемы социолингвистики. 

Смоленск, 20-21 мая 2003 года. – Смоленск: СГПУ, 2003.- С.168. 



отметить как отличительные черты всех мировых религий. Прежде всего, 

буддизм поставил во главе религии определенную личность в качестве 

жизненного образца и представителя благочестия. Серьезные и простые 

рассказы о святом человеке: как он нашел спасение и каким путем он шел, 

его речи к людям, полные мудрости, – все это оказывало совершенно иное 

влияние, чем гимны о богах и их судьбах, которые имели мистическое 

содержание и для большинства оставались наполовину непонятными. Люди 

научались верить в Будду и по этой вере основывать свою жизнь. В 

вероучении буддизма совершился переход от религиозного эгоизма к 

симпатии - буддист думает о спасении других, он знает сострадание к 

судьбам всего человечества. Ведь даже сам Будда не хотел тотчас же по 

достижении совершенства уйти в нирвану, так как имел намерение нести 

людям истину и жить для спасения многих. Религия буддизма не связана ни с 

какой национальностью, ни с каким мирским предназначением. В 

национальной религии - кто принадлежит к данному народу, тот и по своему 

рождению уже принадлежит к данной религии.  

Вступление в буддизм обусловлено не рождением, а обращением - 

решением жить согласно истинам, провозглашаемым религией. Буддисты 

образуют не народ, а общину, связанную невидимой нитью веры. Все эти 

черты в полной мере присущи и другим мировым религиям. Подобные 

качества дали возможность распространиться по обширным 

многонациональным регионам, привлечь на свою сторону не только 

противников, но и бывших сторонников местных национальных религий. Но 

буддизм все-таки не может оспаривать пальму первенства у христианства, 

поскольку в его вероучении содержится многое из того, что составляет 

особенности восточного типа характера и мышления. Важнейшим 

положением вероучения буддизма является идея тождества между бытием и 

страданием. Буддизм не стал опровергать развитое брахманизмом учение о 

переселении душ, но внес в него существенные изменения. Если брахманы 

говорили о том, что путем различных для каждого сословия обрядов, жертв и 

молитв можно достичь “хороших перерождений”, то буддизм объявил всякое 

перерождение, все виды бытия неизбежным несчастьем и злом. Поэтому 

высшей целью буддиста должно быть прекращение перерождений и 

достижение нирваны, то есть небытия. Для большинства людей достичь 

нирваны сразу, в данном перерождении, невозможно. Следуя по пути 

спасения, указанному Буддой, живое существо обычно должно снова и снова 

перерождаться. Но это будет путь восхождения к “высшей мудрости”, 

достигнув которой, существо может выйти из круговорота бытия, завершить 

цепь своих перевоплощений. Буддисты признают возвещенные Буддой 

“четыре благородные истины”. Первая из них утверждает, что всякое 

существование есть страдание. Вторая, что причина страданий заложена в 

самом человеке: это его жажда жизни, наслаждений, власти, богатства, это 

привязанность к жизни в любой ее форме. Третья истина объявляет, что 

прекратить страдания возможно: для этого необходимо освободиться от 

жажды жизни, достичь состояния, при котором всякое сильное чувство 



отступает, всякое желание подавлено. Наконец, четвертая истина 

заключается в указании “благородного срединного восьмеричного пути”, 

состоящего из “праведного воззрения, праведного стремления, праведной 

речи, праведного поведения, праведной жизни, праведного учения, 

праведного созерцания, праведного размышления”. 

 

2. Религиозно общественные предпосылки возникновения  
иудаизма 

образом связаны, что подтверждается и Как примере иудаизма. Эта 

религия должна быть рассмотрена более подробно по двум причинам. Во-

первых, на ее основе зародилось христианство. Во-вторых, иудаизм является 

действующей религией, и многие ее последователи - это члены российского 

общества.  

Иудаизм — религиозная система, возникшая на территории ; 

Палестины на рубеже II—I тысячелетия до н.э. Термин «иудаизм» 

происходит от названия еврейского племенного объединения Иуды, которое 

было самым многочисленным среди всех 12 еврейских племен («двенадцать 

колен израилевых»), а в конце XI века до н. э. стало господствующим 

племенем, поскольку в этот момент во главе сформировавшегося 

Израильско-иудейского государства стал выходец из этого племени царь 

Давид. Вероучение иудаизма изложено в ряде канонических документов: 

Священном Писании (Танах) и Священном Предании (Талмуд). Содержание 

Священного Писания известно широкому читателю по Ветхому Завету 

Библии — главной вероучительной книге иудаистов и христиан. Иудаизм 

называют национальной религией евреев. Историки отмечают, что 

формирование иудаизма как национальной религии евреев началось задолго 

до XIII века, когда их кочевые племена вторглись на территорию Палестины. 

Первоначально верования, ритуалы и обряды еврейских племен 

принципиально не отличались от верований, ритуалов и обрядов других 

народов, находящихся на аналогичной стадии развития. Знакомство с 

содержанием Ветхого Завета свидетельствует о сильном распространении и 

влиянии среди еврейских племен тотемистических, анимистических, 

магических верований и обрядов. Религиозно-культовая система того 

периода носила ярко выраженный политеистический характер. И лишь 

начиная с XIII века до н. э., после вторжения еврейских племен на 

территорию Палестины и формирования там еврейского государства, 

начинает складываться иудаизм как монотеистическая религия. Естественно, 

монотеизм не мог сложиться в одночасье. Формирование монотеизма заняло 

относительно длительный исторический период и предполагало 

существование каких-то переходных форм. Такой переходной формой на 

пути формирования монотеизма являлся генотеизм. Генотеизм предполагает 

существование у того или иного народа веры в одного Бога. У еврейского 

народа таким Богом был бог Яхве (Иегова). И вся религиозно-культовая 

деятельность, система социальных норм и социальных взаимодействий 

еврейского народа строилась вокруг этого Бога. Согласно библейскому 



повествованию, Бог Яхве через пророка Моисея предложил народу Израиля 

союз — «завет». Этот завет содержит два ключевых положения. Первое — 

евреи обязаны признать, что Бог Яхве — это не просто один из богов, пусть 

даже самый сильный и могущественный, но единственный Бог, творец и 

повелитель всего того, что происходит в природе, обществе и судьбе каждого 

человека. Второе — еврейский народ является избранным Богом Народом, 

Он будет находиться под особым покровительством всемогущего Бога до тех 

пор, пока останется ему верным. Эти два положения являются центральными 

в религиозно-культовой системе иудаизма. Несмотря на то, что в иудаизме 

Бог провозглашается творцом и управителем всего человечества, он 

подчеркивает, что еврейский народ — это особый, Богом избранный народ, 

народ — Мессия, призванный осуществлять особую цивилизаторскую 

миссию с целью установления на земле царства благоденствия, мира и 

справедливости. Казалось было бы логичным стремление представителей 

иудаизма выйти за рамки отдельного народа, распространяя свою веру среди 

других народов. Но иудаистское духовенство препятствует ассимиляции 

евреев.  

Иудаизм ориентирует еврейский народ на этническую замкнутость. И 

это имеет свои негативные последствия, связанные с противопоставлением 

евреев другим народам. Но наряду с негативными моментами I эта 

ориентация явилась одной из причин исключительной жизнестойкости 

еврейского народа, на долю которого в истории выпали очень тяжелые 

испытания. Одним из таких испытаний явилось завоевание Палестины в 322 

году до н. э. Александром Македонским. Это событие привело ко второму 

наиболее значительному расселению евреев в странах Восточного 

Средиземноморья. Иудейская война (66—73 гг. н. э.) закончившаяся 

поражением евреев, а также подавление антиримского восстания под 

предводительством Бар-Кохбы (135 г. н. э.) привели к массовой депортации 

евреев и их расселению по всему свету. В период расселения (диаспоры) 

создается Талмуд, который становится основой законодательства, 

судопроизводства и морально-этическим кодексом для верующих евреев. На 

основе Ветхого Завета и Талмуда функционирует иудаизм как сложный 

комплекс религиозных представлений и обрядов, морально-этических и 

правовых норм, регулирующих всю жизнедеятельность еврея как индивида, 

еврейского общества и государства. 

3. Основные этические ценности христианства. Утверждение 
верховенства духовного над материальным. 

 Ценностные ориентации – это важнейшие элементы внутренней 

структуры личности, закрепленные жизненным опытом индивида, всей 

совокупностью его переживаний и отграничивающие значимое, 

существенное для человека от незначимого, несущественного. Совокупность 

сложившихся, устоявшихся ценностных ориентаций образует своего рода ось 

сознания, обеспечивающую устойчивость личности, преемственность 

определенного типа поведения и деятельности. В силу этого ценностные 

ориентации выступают важнейшим, детерминирующим мотивом поведения 



человека. Ценностные ориентации представляют собой совокупность 

философских, политических, эстетических, нравственных убеждений 

человека, глубокие и постоянные привязанности, нравственные принципы 

поведения. В любом обществе ценностные ориентации личности 

оказываются объектом воспитания, целенаправленного воздействия. 

 Христианство содержит весь набор ценностных ориентаций. Ведущее 

место среди них занимает морально-этическая проблематика. Фигурально 

выражаясь, христианство – это не столько религия об устройстве мироздания 

и общества, сколько религия о том, как жить человеку, о смысле 

человеческого бытия, о совести, долге, чести и т.д. Даже сугубо культовым 

богослужебным действиям христианство придало морально-этическую 

направленность. 

 Главная этическая ценность в христианстве – это сам Бог. Бог – это 

любовь, любовь ко всем народам, признающим и почитающим его. Для него 

нет избранного народа. Сама идея превосходства одного народа над другим 

чужда христианству. 

 В этом отношении христианство коренным образом отличается от 

иудейства, в котором признается превосходство евреев над другими 

народами. Благочестивый и ученый священник иудеев Ездра, обращаясь к 

своему богу Яхве, говорил: "Для нас, Господи, создал Ты век сей, о прочих 

же народах, происшедших от Адама, Ты сказал, что они ничто, но подобны 

слюне, и все множество их Ты уподобил каплям, капающим из сосуда. И 

ныне, Господи, вот эти народы, за ничто Тобою признанные, начали 

владычествовать над нами. Мы же, народ Твой, которого Ты назвал Твоим 

первенцем, единородным, возлюбленным Твоим, преданы в руки их. Если 

для нас создан век сей, то почему не получаем мы наследия с веком? и 

доколь это?" 

 "Каким ужасающим холодом веет от этих слов, какая странная 

отчужденность от всех людей слышится здесь! – пишет русский культуролог 

В.В. Розанов – Кроме своего народа, все остальные племена земные не 

только пренебрежены, но почти забыты. Во всемирной истории и во 

всемирной литературе, где было так много унижения и гордости, 

возвеличения и падения, вероятно, никогда не были сказаны слова такой 

презрительности, как эти". 

В отличие от иудаизма христианство является религией любви и 

помощи ближнему, религией Откровения и победы над смертью и мраком 

незнания, религией обновления. 

4. Ценность труда, как формы проявления человеческой природы 
в протестантизме 

В протестантском отношении к бедным всегда присутствовал 

некоторый оптимизм, основанный на постулате: «Тот, кто честно трудится, 

не может быть неуспешным». Например, американский совет по борьбе с 

бедностью назывался «Отделом экономических возможностей». 

Со временем в деловом протестантском мире благотворительность 

стала терять свои религиозные корни, превращаясь в инструмент улучшения 



жизни и преобразования социума. Общество пришло к пониманию, что 

процветание свободного предпринимательства возможно только в условиях 

всеобщего благосостояния и высоких жизненных стандартов. 

Заживляя социальные язвы, благотворительность увеличивала средний 

класс, готовила новых покупателей, клиентов, пациентов, расширяла 

внутренний рынок и поддерживала социальную стабильность. 

Благотворительность становилась социально направленным бизнесом. 

Характерной особенностью протестантизма следует считать известную 

тягу к внешней деятельности – к миссионерству. Коль именно деятельность, 

т.е. проявление себя вовне, становится высшей ценностью, то ее смысл 

открывается не просто в манифестации своего, но в покорении внешнего, в 

приведении его в соответствие со своим, внутренним. Причем под 

миссионерством нужно понимать не только распространение веры, но и 

экспансию тех политических систем, культурных форм, социальных 

институтов, в которых она преломляется. 

Поэтому протестантизм сегодня ищет новые точки приложения своих 

сил, новые территории для миссионерской колонизации. С другой стороны, 

он пытается реализовать свою внешнюю доктрину через участие в 

экуменическом движении на общехристианском фронте. В то же время 

ведущие миссиологи говорят о новой миссионерской парадигме непрямого 

действия, когда христианство будет явлено миру не столько в форме догмы, 

сколько в единстве и целостности религиозных, культурных, политических, 

социальных измерений, т.е. когда благотворительность, образовательные 

программы, медицинская помощь и т.д. станут не только средством 

воцерковления, но и самостоятельной ценностью. 

Специфическое влияние протестантизма на хозяйственную 

деятельность объясняется прежде всего тем, что он переместил самые 

высшие религиозные чаяния верующего в сферу мирской повседневной 

жизни, приравнял труд к молитве. Хозяйственная деятельность для 

протестанта стала основной формой служения Богу - преобразования 

греховного мира во славу Его. Успех, накопленное богатство в 

протестантской этической традиции рассматриваются как подтверждение 

богоизбранности, спасения верующего. Ни ритуала, ни специфических путей 

духовного совершенствования протестантизм не предполагает (нет 

монашества, исповеди, покаяния и отпущения грехов и т.д.). Поэтому, как 

показал М. Вебер, именно протестантизм дал хозяйственной, прежде всего 

предпринимательской, деятельности высшие нравственные санкции. 

Собственно предпринимательская и связанная с ней 

благотворительная, социальная деятельность воспринималась как долг перед 

обществом. Характерно, что в протестантизме труд и предпринимательство 

воспринимались как строго индивидуальный долг перед Богом. Социальная 

ответственность - один из основополагающих моментов протестантизма. 

 

2. МЕТОДИЧЕСКИЕ МАТЕРИАЛЫ 
 ПО ВЫПОЛНЕНИЮ ЛАБОРАТОРНЫХ РАБОТ 



Не предусмотрено РПД 
 

3. МЕТОДИЧЕСКИЕ МАТЕРИАЛЫ 
 ПО ПРОВЕДЕНИЮ ПРАКТИЧЕСКИХ ЗАНЯТИЙ 

Не предусмотрено РПД 
 

4. МЕТОДИЧЕСКИЕ МАТЕРИАЛЫ 
ПО ПРОВЕДЕНИЮ СЕМИНАРСКИХ ЗАНЯТИЙ 

 
4.1. Семинарское занятие № 1. (2 часа) 
Тема:  Этноконфессиональные ценности и их роль в обществе. 
4.1.1. Вопросы к занятию: 
1. Определение понятия ценность. Классификация ценностей. 

2. Значение ценностей в жизни человека. Специфика курса 

«Этноконфессиональные ценности» 

3. Функции и роль религии в обществе. 

4. Основные этические концепции: перфекционизм, альтруизм, 

гедонизм, утилитаризм. 

4.1.2. Краткое описание проводимого занятия: 
Определение понятия ценность. Классификация ценностей. 
При исследовании вопроса о понятии и классификации ценностей 

следует обратить внимание на особенность понимания понятия ценность в 

философии. Студент должен показать, что основой формирования, 

зарождения и полагания целей являются интересы и потребности человека. 

Целесообразно рассмотреть классификацию ценностей по различным 

основаниям: по содержанию, по субъекту и по роли в жизни человека и 

человечества. Пониманию данного вопроса будет способствовать 

рассмотрение раздела «Философия ценностей» в учебнике А.Г. Спиркина 

«Философия». Особое внимание следует уделить внимание проблеме 

общечеловеческих ценностей. 

Значение ценностей в жизни человека. Специфика курса 
«Этноконфессиональные ценности» 
При изучении  вопроса необходимо показать значение 

аксиологического подхода в жизни человека. Студент должен быть готов 

ответить на вопрос о роли ценностей в собственной жизни. При 

рассмотрении второй части вопроса следует показать специфику курса 

«Этноконфессиональные ценности», в частности: рассмотреть предмет, 

объект и структуру дисциплины, а также взаимосвязь ее с другими 

дисциплинами, такими как аксиология, религиоведение, этнология, 

социология, философия, философия религии и др. Пониманию данного 

вопроса будет способствовать обращение к таким понятиям как 

«аксиология», «идеал», «норма», «цель», «целеполагание» и др. Изучение 

работ Г.С. Киселева, С.А. Магарил, Э.И. Мишутиной, В.В. Амелина, М.Г. 

Писманника прояснит содержание первых двух вопросов. 

Функции и роль религии в обществе. 



Рассмотрение  вопроса начать с того, что значение религии познается 

через её функции. Следует обратить внимание на реализацию в обществе 

таких функций религии как: воспитательная, мировоззренческая, 

компенсаторная и аксиологическая. Показать их значение в формировании 

ценностей, а также раскрыть понимание религии как феномена культуры. В 

изучении данного вопроса необходимо обратить внимание на такие понятия 

как «религия», «конфессия», «этнос», «секуляризация», «культура» и т.д.  

Основные этические концепции: перфекционизм, альтруизм, 
гедонизм, утилитаризм. 
При рассмотрении данного вопроса необходимо отметить разнообразие 

этических концепций и раскрыть содержание следующих: перфекционизм, 

альтруизм, гедонизм и утилитаризм. Необходимо раскрыть многомерность 

понятия перфекционизм, и показать, что его нельзя путать с мотивацией 

достижения и упорством в поставленной цели. Студент должен показать, 

какие качества развивает в человеке альтруизм. Раскрывая суть 

гедонистической концепции, следует отметить, что наслаждение, являясь 

одной из многих человеческих потребностей, имеет различное содержание, 

которое зависит не сколько от личностных качеств человека, сколько от 

культуры, в которой он живет, от образа жизни, воспитания. 

 
4.2 Семинарское занятие № 2. (2 часа) 
Тема 2. Основополагающие ценности буддизма, иудаизма, ислама, 

католицизма, протестантизма и христианства. 
4.2.1 Вопросы к занятию 
1. Основные черты буддийского учения. 

2. Ветхозаветный иудаизм и 10 заповедей нравственности. Основы 

мусульманской нравственности. 

3. Христианская доктрина противостояние злу любовью. 

4. Основные протестантские добродетели. Ценность деятельности 

труда, как формы проявления человеческой природы в протестантизме. 

 

Основные черты буддийского учения. 
При рассмотрении  вопроса необходимо раскрыть социально-

политические предпосылки возникновения буддизма и его ценностей. Для 

этого следует раскрыть суть сословно-кастового строя и кратко рассказать о 

влиянии Вед на формирование философской мысли Древней индии. 

Обращение к таким понятиям как «Будда», «сангха», «дхарма», «варна», 

«нирвана», «колесо сансары», «карма» и др. поможет глубже раскрыть суть 

учения буддизма.  
Ветхозаветный иудаизм и 10 заповедей нравственности. Основы 
мусульманской нравственности. 
При рассмотрении вопроса необходимо раскрыть религиозно-

общественные предпосылки возникновения иудаизма и отметить, что 

иудаизм это первая монотеистическая религия. Студент должен объяснить 

происхождение и сущность Декалога – десяти заповедей, а также раскрыть 



нравственный смысл каждой из них. Следует подчеркнуть, что именно эти 

заповеди впоследствии станут основами законодательства. 

При подготовке ответа на вопрос студент должен объяснить основные 

предпосылки возникновения ислама. Показать роль иудаизма и христианства 

в формировании основных ценностей ислама. Необходимо также рассказать 

о значении Корана в жизни мусульманина. Коран это не просто священная 

книга для мусульман, но и один из основных источников права. В качестве 

основ мусульманской нравственности принято считать пять столпов ислама. 

Студент должен раскрыть их морально-этическое значение, при этом он 

должен опираться на формулу мусульманской нравственности, что у 

человечества нет прав, а есть только обязанности, которые делятся на три 

категории: обязательное, безразличное и запрещенное. 

Христианская доктрина противостояние злу любовью. 
При рассмотрении  вопроса следует отметить, что гуманизм это одна из 

важнейших ценностей христианства. Идею гуманизма проповедует Христос 

в своей Нагорной проповеди. Кроме того, важно показать, что именно 

Нагорная проповедь является одним из основных источников христианской 

этики. Именно в этой проповеди Христос рассказал о любви к ближнему, о 

той любви, которая коренным образам отличает христианство от иудаизма, а 

именно: любви к врагу. Непротивление злу - принцип, укорененный в 

различных культурных парадигмах, идеал личной и общественной жизни, 

основанный на убеждении в том, что активное противостояние злу ведет к 

его усилению. Студент должен раскрыть христианское понимание данного 

принципа и его место в моральной доктрине христианства.  

Основные протестантские добродетели. Ценность деятельности 
труда, как формы проявления человеческой природы в 
протестантизме. 
При рассмотрении вопроса следует показать, в чем суть кризиса 

католической церкви в XVI веке. Необходимо раскрыть основные моменты 

критики католической церкви сторонниками протестантизма. Показать роль 

протестантских ценностей в развитии идей капитализма. Общее во всем 

протестантизме заключается в отказе от представления о церкви как о 

посреднике между Богом и людьми. Студент должен раскрыть принцип 

оправдания личной верой. Рассматривая основные догматы и ценности 

протестантизма, студент должен не просто раскрыть суть и возникновение 

основных нравственных добродетелей протестантизма, но и показать их 

значение в общественной жизни. Одной из главных ценностей 

протестантизма является труд.  

 

 


