
 1

ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ 
УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ   

«ОРЕНБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ АГРАРНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ» 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ДЛЯ ОБУЧАЮЩИХСЯ  
ПО ОСВОЕНИЮ ДИСЦИПЛИНЫ 

 
____________Б1.В.ДВ.04.01 Культурология__________ 

 
 
 
Направление подготовки (специальность) 09.03.01 Информатика и вычислительная 

техника 
Профиль образовательной программы “Автоматизированные системы обработки ин-

формации и управления” 

 

Форма обучения очная 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2

СОДЕРЖАНИЕ 

1. Конспект лекций ………………………………………………………….………….…. 

1.1 Лекция № 1 Предмет и задачи культурологии………………………………………………... 

1.2 Лекция № 2 Культура и цивилизация………………………………………………………….. 

1.3 Лекция № 3 Социокультурная динамика……………………...………………………….. 

1.4 Лекция № 4 Типология культуры……………………...…………………………………. 

1.5 Лекция № 5 Культура и глобальные проблемы современности……………………...…… 

1.6 Лекция № 6 Культура Древних цивилизаций. Античность……………………...………... 

1.7 Лекция № 7 Культура Возрождения. Реформация……………………...………………… 

1.8 Лекция № 8 Становление русской культуры……………………...……………………… 

2. Методические материалы по проведению семинарских занятий ………………... 

2.1 Семинарское занятие № С-1 Культура как предмет исследования культурологии. 

2.2 Семинарское занятие № С-2 Морфология культуры. 

2.3 Семинарское занятие № С-3 Основные концепции культуры и цивилизации. 

2.4 Семинарское занятие № С-4 Природа, культура, общество. 

2.5 Семинарское занятие № С-5 Культурная картина мира. 

2.6 Семинарское занятие № С-6 Культура западноевропейского средневековья. 

2.7 Семинарское занятие № С-7 Культура Нового времени. XX век. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 3

1. КОНСПЕКТ ЛЕКЦИЙ 

1.1. Лекция № 1 (2 часа) 
Тема: «Предмет и задачи культурологии» 
1.1.1. Вопросы лекции: 
1. Культурология как наука: проблема определения объекта и предмета. 

2. Структура культурологического знания.  

3. Методы культурологии. 

 

1.1.2.Краткое содержание вопросов  
1. Культурология как наука: проблема определения объекта и предмета. 
Сегодня в резко меняющихся социальных условиях небывало возрастают требования к личности 

специалиста любого профиля, к его не только профессиональной, но и интеллектуальной, общекультурной и 

гуманитарной подготовке.  

Явления культуры изучает множество наук: археология, этнография, история, социология, филосо-

фия, искусствознание и др. Каждая из них создает определенное представление о культуре как предмете 

своего исследования, и “образ культуры” в различных науках выглядит по-разному. Это объясняется специ-

фическими интересами конкретных наук и разнообразием мировоззренческих позиций, с которых рассмат-

ривается культура.
1
 

Таким образом, до недавнего времени культура изучалась в рамках давно сложившихся научных 

дисциплин: искусствознания, литературоведения, языкознания, философии, истории и др. Предметом изу-

чения этих традиционных наук являются различные конкретные сферы и проблемы культуры: искусство, 

язык, литература, мораль и т.д. Однако такой подход узок и не дает целостного представления о культуре 

как сложном и многогранном феномене. 

Так, возник вопрос о культурологии, как новой науке, обобщающей многообразные знания о куль-

туре в гуманитарной и социально-научной областях. 

Культурология является областью гуманитарного знания, объединяющей философское, историче-

ское, антропологическое, этнографическое и другие исследования культуры.  

Хотя культура стала предметом познания с момента возникновения философии, оформление куль-

турологии как специфической сферы гуманитарного знания относится к Новому времени (17 в.).  

Основополагающее влияние на становление и развитие культурологии оказали В. Дильтей, Г. Рик-

керт, Э. Кассирер, О. Шпенглер. 

Основные идеи и концепции культуры 20 в. неразрывно связаны с именами З. Фрейда, Э. Фромма, 

А. Тойнби, К. Ясперса и др. 

Идея выделения культурологии в самостоятельную область знания обычно связывается с именем 

американского антрополога Лесли Уайта (1949 г.). Он выделил культурологию как самостоятельную науку 

в комплексе общественных наук, вычленившуюся из антропологии
2
. Однако впервые этот термин был пред-

ложен немецким философом Вильгельмом Оствальдом (1913 г). 

Культурология – система знаний о сущности, закономерностях существования и развития, а также 

способах постижения культуры. 

Предметом исследования культурологии является происхождение, развитие и функционирование 

культуры как специфически человеческого способа жизни. 

Культурология рассматривает культуру в ее конкретных формах, изучает взаимодействие элементов 

культуры: традиций, норм, социальных институтов, обычаев. 

Перед культурологией как самостоятельной наукой стоят следующие задачи:  

- всестороннее исследование феномена культуры, ее основных характеристик и структуры;  

- обобщение происходящих в культуре процессов, выделение и обоснование важнейших тенденций 

ее развитии; 

- описание и сопоставление различных типов культур, выявление общих черт для определении ис-

торических типов культуры, выделение типологических характеристик, определение общих признаков и 

особенностей для различных типов культуры;  

- создание категориального аппарата науки;  

- создание методологической базы дл прикладных исследований в области культуры;  

- разработка фундаментальных проблем.
3
 

Культурология как наука выступает системообразующим фактором всего комплекса наук о культу-

ре, его методологической основой, т.к. исследует  наиболее общие закономерности развития культуры, 

взаимосвязь и взаимозависимость различных культур. 

 

                                                           
1
 Багновская, Н.М. Культурология: учебник / Н.М. Багновская. – М. «Дашков и к», 2011. – С. 7. 

2
 Культурология: учебник / Н.Г. Багдасарьян, Г.В. Иванченко и др.; под ред. Н.Г. Багдасарьян. – М. : Высшая 

школа, 2008. – С. 16. 
3
 Культурология: учебник для вузов / под ред. Б.А. Эренгросс. – М.: Издательство Оникс, 2007. – С.49. 



 4

2. Структура культурологического знания.  
В культурологии выделяют следующие подразделы: 

1. Фундаментальная (теоретическая) культурология: занимается изучением культурных процессов и 

явлений, которые возникают и функционируют на основании общих закономерностей социокультурной 

жизни людей; разрабатывает категориальный аппарат. 

2. Прикладная культурология: изучает, планирует и разрабатывает методику прогнозирования и 

управления социокультурными процессами в рамках государственной культурной политики. Результаты 

направлены на решение практических проблем культуры. 

3. История культуры (мировая художественная культура): рассматривает культуру в историческом 

развитии, ее специфику в различных обществах и временных рамках. 

Итак, современная культурология объединяет целый ряд дисциплин, каждая из которых обеспечи-

вает выполнение задач, стоящих перед этой наукой. Эти дисциплины можно очень условно подразделить на 

теоретические и исторические. Теоретическая ветвь включает в себя: философию культуры, которая изучает 

наиболее общие проблемы существования культуры; теорию культуры – изучение закономерностей разви-

тия и функционирования культуры; морфологию культуры – изучение различных форм существования 

культуры, таких, например, как язык, миф. 

Историческая ветвь, в свою очередь, включает: историю культуры, которая занимается типологией 

культур, сравнительным анализом развития различных культурно-исторических типов; социологию культу-

ры, которая исследует функционирование культуры в обществе, взаимосвязь общественных и культурных 

процессов; практическую культурологию, которая определяет, на каком уровне человеческая деятельность 

приобретает характер культурной. Очевидно, что для каждой исторической эпохи этот уровень своеобра-

зен.
4
 

Культурология находится еще в стадии становления, поиска своего предмета и методов, ее научный 

статус до конца не определен. 

Структура культурологии представляет собой единство трех основных компонентов: фундамен-

тальной и прикладной культурологии, а так же истории культуры.  

Теоретическая культурология изучает культуру с целью теоретического и исторического познания. 

Она вырабатывает категориальный аппарат, разрабатывает методы исследования культурных процессов. 

Прежде всего, в этом смысле выделяется теория культуры, которая занимается выявлением основных форм 

культуры, соотношением различных культур между собой (их взаимовлиянием и взаимопроникновением), а 

также исследованием взаимодействия культур и внекультурных организаций. 

Прикладная культурология ориентирована на использование фундаментальных знаний о культуре в 

определенных целях. Она занимается разработкой специальных технологий по передаче культурного опыта. 

В прикладной культурологии формируются такие приемы исследования как музееведение, архивное дело, 

библиотечное дело и некоторые другие. 

История культуры (мировая художественная культура): рассматривает культуру в историческом 

развитии, ее специфику в различных обществах и временных рамках
5
. 

В культурологии выделяют несколько разделов: 

Философия культуры выполняет методологическую функцию по отношению ко всей культуроло-

гии, так как она определяет общий смысл явления культур, представляет различные трактовки культуры, 

обеспечивает выбор познавательных ориентиров культурологических исследований. 

Социология культуры изучает функционирование культуры в конкретной исторической ситуации. 

Культурная антропология фиксирует и анализирует образ жизни и свойства различных культурных 

объектов: регионов, поселений, областей культуры, социокультурных слоев и групп, индивидов и т. д. 

Культурология находится еще в стадии становления, поиска своего предмета и методов, ее научный 

статус до конца не определен. 

 
3. Методы культурологии. 
Опираясь на другие науки, заимствуя и развивая их опыт, культурология применяет различные ме-

тоды изучения культуры. 

Диахронический: изучение хронологической последовательности появления и протекания явлений, 

факторов, событий мировой и отечественной культуры. 

Синхронический: совокупный анализ двух или нескольких культур на протяжении определенного 

времени их развития. 

Сравнительно-исторический: сравнивает в историческом разрезе  самобытные явления культур-

ного комплекса и проникает в их сущность. 

Структурно-функциональный: разложение изучаемого объекта культуры на составные части и 

выявление внутренней связи, обусловленности, соотношения между ними. 

                                                           
4
 Культурология: учебник для вузов / под ред. Б.А. Эренгросс. – М.: Издательство Оникс, 2007. – С.51. 

5
 Флиер, А.Я. Современная культурология: объект, предмет, структура // Общественные науки и современ-

ность. – 1997. – №2. – С. 43. 

 



 5

Типологический: изучение структур системы культур путем восхождения от абстрактного к кон-

кретному и выявление на этой основе типологической близости элементов культурного процесса.   

Таким образом, культурология является комплексной социогуманитарной наукой. Возникновение 

культурологии отражает общую тенденцию современного научного знания к междисциплинарному синтезу 

для получения целостных представлений о человеке и его культуре. Вместе с тем культурология представ-

ляет самостоятельную область знаний. 

Можно констатировать, что культурология стремится не просто к описанию «материальных и ду-

ховных ценностей, накопленных человечеством», а к осмыслению всего мира человеческой культуры как 

системного единства. На это направлены основные задачи культурологии и ее методы. Трудности в станов-

лении культурологической науки обусловлены многоплановостью феномена культуры и сложностью его 

определения. 

  
 
2.1 Лекция № 2 (2 часа) 
Тема: «Культура и цивилизация» 
2.1.1. Вопросы лекции: 
1. Формирование представлений о цивилизации. 

2. Многообразие подходов к определению сущности цивилизации.  

3. Соотношение культуры и цивилизации (концепции Н.Я. Данилевского, О. Шпенглера, А. Тойн-

би). 

 
2.1.2.Краткое содержание вопросов  
1. Формирование представлений о цивилизации 
Впервые понятие «цивилизация» появилось в XVIII веке, в тесной связи с понятием «культура», ко-

гда французские просветители определили «цивилизованным» общество, основанное на началах разума, 

справедливости и частной собственности. В это время «цивилизация» означала степень образованности че-

ловека, меру разумности общества. 

Цивилизация ассоциировалась в XVIII веке в Европе с социальными установлениями, правами и 

свободами, а также мягкостью нравов и вежливостью в общении. 

Первым употребил слово «цивилизация», по мнению французского историка Люсьена Февра, барон 

Поль Анри Гольбах (французский философ - просветитель). Он писал о происходящей в ходе истории «ци-

вилизации народов», имея в виду, что «цивилизация – это процесс совершенствования их образа жизни». 

Наряду с ним, мыслители эпохи Просвещения полагали, что общество становится все более цивилизован-

ным по мере того, как в нем воцаряется разум, наука, просвещение, социальная справедливость. 

Однако в XIX веке ситуация изменилась: под цивилизацией стали понимать не только исторический 

процесс, но и уже достигнутое состояние общества. Л. Морган, Ф. Энгельс и другие философы и историки 

рассматривали цивилизацию как ступень социального прогресса, следующую за дикостью и варварством. 

Так как на этой ступени появляются различные формы общества, то можно говорить о существовании раз-

ных цивилизаций (наиболее развитая цивилизация – тип общества того времени в европейских странах)
6
. 

В конце XIX века ситуация меняется. К. Маркс, Ф. Ницше стали говорить о пороках цивилизации. 

Они утверждали, что европейская цивилизация порождает тенденции, которые ведут к упадку человеческой 

культуры. Постепенно цивилизацию стали отличать от культуры. В обиход вошло представление о цивили-

зации как совокупности материальных и социальных благ, доставляемых человеку развитием общественно-

го производства. Возникла тенденция противопоставлять культуру и цивилизацию, рассматривать их как 

противоположности (Г. Зиммель, Г. Маркузе и др.).  

Цивилизация – внешний по отношению к человеку мир, а культура – внутреннее достояние челове-

ка. Поэтому понятия «культурный человек» и «цивилизованный человек» не тождественны. Цивилизован-

ный человек - обладает только «внешней» культурой, которая состоит в соблюдении правил и норм прили-

чия, принятых в цивилизованном обществе. Культурному человеку присуща внутренняя культура личности, 

которая состоит в превращении достижений культуры в коренные установки бытия, мышления и поведения 

личности. 

Развивая эти взгляды на цивилизацию, О. Шпенглер в начале XX века говорил о европейской циви-

лизации как завершающей фазе эволюции современного западного мира. Цивилизованный Запад – общество 

умирающей культуры. Но любая культура неизбежно порождает цивилизацию, в которой она угасает. По-

этому цивилизация выступает как последняя стадия развития социокультурного мира. 

Таким образом,  существует 4 способа понимания цивилизации: 

Цивилизация –   

1) синоним культуры; 

2) уровень, ступень развития материальной и духовной культуры; 

3) третья ступень общественного развития после дикости и варварства; 

                                                           
6
 Багдасарьян, Н.Г. Культурология: учебник / Н.Г. Багдасарьян. – М.: Юрайт, 2011. – С. 201. 

 



 6

4) эпоха деградации и упадка культуры (О. Шпенглер). 

В русском языке нет однозначного определенного значения слова «цивилизация», оно используется 

во всех указанных смыслах, в зависимости о ситуации.  

Цивилизация (лат. Civilis – гражданский, государственный, общественный) – локальная, межэтни-

ческая общность, которая формируется на основе единства исторической судьбы народов, проживающих в 

одном регионе, на основе длительного  и тесного культурного взаимодействия и культурного обмена между 

ними, в результате чего складывается высокий уровень сходства в институциональных формах и механиз-

мах их социальной организации и регуляции (правовой и политической системах, религии, философии, нау-

ке, системе образования и т.д.).  

Цивилизации – это социокультурные миры разнообразного вида, возникающие на определенном 

этапе истории и выступающие как особые формы общества, которые различаются по многим признакам: по 

содержанию духовной жизни, уровню развития техники, экономики, особенностям социально-

политического устройства, господствующей религии и другим. 

Структура цивилизации: 

1) преобразованная или окультуренная природа; 

2) материальная культура; 

3) социально-политическая культура; 

4) цивилизованный человек. 

Исторические типы цивилизаций: 

1) цивилизации древности; 

2) цивилизации средневековья; 

3) цивилизации Европы XV - XIX вв; 

4) цивилизации Востока; 

5) цивилизация России. 

В качестве примера можно привести трактовку понятий “культура” и “цивилизация”, как они даны в 

декларации, принятой на Всемирной конференции по культурной политике, проведенной в 1982 г. под эги-

дой ЮНЕСКО: культура – это комплекс характерных материальных, духовных, интеллектуальных и эмо-

циональных черт общества, включающих в себя не только различные искусства, но и образ жизни, основные 

правила человеческого бытия, системы ценностей, традиций и верований; цивилизация означает качествен-

ный рубеж в истории человечества и понимается как ее определенная стадия, на которой формируется при-

сущий ей социально-культурный комплекс
7
. 

 

2. Многообразие подходов к определению сущности цивилизации.  
Как уже отмечалось выше понятие «цивилизация» часто отождествляется с понятием «культура». 

Понимание цивилизации является близким к культуре как способу жизни людей в отличие от жизни других 

организмов. 

Уже во II  в. н.э. римский историк Корнелий Тацит, сопоставляя образ жизни германских племен и 

жизнь «цивилизованного» Рима, выделил три основных признака, отличающих римскую культуру от других 

народов: 

1) материальное изобилие; 

2) государственность; 

3) письменность. 

Эти признаки стали исходными для последующих исследований цивилизации как особой организа-

ции людей и более высокого уровня развития общества. 

Постепенно сложилось несколько подходов к объяснению цивилизации:  

- исторический; 

- технико-экономический; 

- религиозный и т.д. 

Среди них выделяются три наиболее изученных: 

1) «линейный» подход (цивилизация – этап культурно-исторического процесса); 

2) «локально-цивилизационный» подход (цивилизация – локально – исторический тип культуры); 

3) «географический» (цивилизация – развитие общества в определенной природной среде). 

1. Линейный поход сложился во французской литературе: П.А. Гольбах, Ш. Фурье, Г. Баль и др. 

Признаком цивилизации считалась грамотность, сфера ее распространения. 

Такого подхода придерживаются, вслед за Л. Морганом, К. Маркс и Ф. Энгельс, считая, что цивили-

зация – этап в историческом развитии человечества, который следовал за дикостью и варварством. Наиболее 

существенные и общие признаки цивилизации в данном значении: 

 - государственность, 

- наличие городов,  

- письменность, 

                                                           
7
 Багновская, Н.М. Культурология: учебник / Н.М. Багновская. – М. «Дашков и к», 2011. – С. 17. 

 



 7

- зачатки профессиональной науки и искусства, 

- появление классов. 

2. Согласно географическому подходу, цивилизация означает развитие общества в определенной 

географической среде. 

       Географический подход восходит к идеям французского просветителя XVIII в. Ш.Л. Монтескье, 

который считал, что климатические условия определяют индивидуальные особенности развития человека, 

его телесную организацию, характер и склонности. Климатические условия влияют и на характер государ-

ственной власти. Например, в странах с плодородной почвой легче устанавливается дух зависимости, так 

как людям, занятым работой, некогда думать о свободе. 

Идею воздействия климатических условий на развитие общества и его культуры продолжил рус-

ский ученый XIX в. Л.И. Мечников.  

Он выделил 3 периода социальной эволюции. 

На первом этапе – Древней истории – формируются великие культуры или цивилизации: египет-

ская, китайская, индийская, ассирийская. Они являются речными, так как возникают в бассейнах великих 

рек: Нила, Тигра и Евфрата, Ганга и Инда, Хуанхе и Янцзы (изолированы друг от друга). 

На втором этапе – Классической истории – формируются морские цивилизации: Греции, Рима, Фи-

никии. Они получают свое развитие на берегах Средиземного моря и Персидского залива. 

Третий этап – Новой истории  - связан с океаном. Эта эпоха океанических цивилизаций начинается 

с открытия Х. Колумбом Америки (1492г.). Последствием этого открытия был быстрый рост стран, распо-

ложенных на побережье Атлантического океана: Португалии, Испании и других. 

 
3. Соотношение культуры и цивилизации (концепции Н.Я. Данилевского, О. Шпенглера, А. 

Тойнби). 
Понятие «цивилизация» имеет очень общий характер и охватывает самые различные типы обществ. 

Эти типы можно выделить по следующим признакам: 

- экономический строй общества,  

- организация политической власти, 

- господство определенной религии в общественном сознании, 

- сходство природных условий и т.д. 

1. Если берем за основу экономический строй общества, то в качестве цивилизаций можно рассмат-

ривать выделенные К. Марксом общественно-экономические формации (феодальную, капиталистическую, 

коммунистическую социалистическую). 

2. В соответствии с региональной принадлежностью выделяются египетская, китайская, иранская и 

цивилизации других стран, отличающиеся неповторимым своеобразием уклада общественной жизни. 

3. Хозяйственный уклад разделяет цивилизации на аграрные и индустриальные. 

В аграрных цивилизациях господствует культура патриархального (традиционного) типа, для кото-

рой характерны: близость к природе, консерватизм, прочность традиций и обычаев, большая роль семейно-

родственных связей, замкнутость быта, господство фольклорно-этнического начала в искусстве. 

Индустриальная цивилизация отличается: приоритетом городской культуры, ускоренными темпами 

жизни, большей свободой нравов, быстрым ростом образования, развитием средств коммуникации и ин-

формации. 

По мнению многих ученых, в настоящее время на Западе идет перерастание индустриальной циви-

лизации в постиндустриальную цивилизацию или информационную. 

4. По характеру политической власти в обществе различают цивилизации деспотического типа 

(страны Востока, Россия с XV в. до 90-х годов XX в.) и демократического типа.                    

Локально-цивилизационный подход определяет каждую цивилизацию как особый, относительно 

замкнутый и самостоятельный тип культуры. Он сформировался во второй половине XIX века. Одним из 

первых его предложил русский ботаник, социолог и историк Н.Я. Данилевский в книге «Россия и Европа». 

Такой же точки зрения придерживались О. Шпенглер и А. Тойнби. 

      Данный подход рассматривает общество как совокупность множества отдельных культур или 

цивилизаций, сосуществующих в разных или единых временных и пространственных параметрах. Поэтому 

всемирная история есть совокупность сосуществующих или сменяющих друг друга и не объединяющихся 

типов культур.  Каждая замкнутая цивилизация проходит жизненный цикл от рождения до смерти по своим 

законам. 

 
3.1. Лекция № 3 (2 часа) 
Тема: «Социокультурная динамика» 
3.1.1. Вопросы лекции: 

1. Типы социокультурной динамики.  

2. Источники культурных изменений. 

3. Культура как процесс. Культурогенез. 

 
3.2.1. Краткое содержание вопросов  



 8

1. Характер и типы социокультурной динамики. 
Культура никогда не остается неизменной: она возникает, развивается, деградирует, распространя-

ется из одной страны в другую, передается от поколения  к поколению. Т.е. изменение является неотъемле-

мым свойством культуры. Такие модификации черт культуры рассматривает культурная динамика. 

Культурная динамика (с греч. – «относящийся к силе») – это изучение изменений культуры во 

времени и пространстве, а также тех средств и механизмов, которые описывают трансформацию культуры. 

Термину «динамика» близко по значению понятие «развитие», то есть поступательное движение 

культуры, переход от одного состояния в другое. Развитие проявляется через увеличение уже имеющихся 

качеств и через появление качественно новых форм. 

Развитие включает в себя как прогрессивную линию (прогресс – направленность развития от низшего  

к высшему, от простого к сложному), так и регрессивную (регресс – переход от высшего к низшему). Про-

гресс – глобальный процесс, характеризующий движение человеческого общества на всем протяжении ис-

тории. Он бывает двух видов:  

1) постепенный (реформа) – частичное усовершенствование в какой-либо сфере жизни, ряд постепенных 

преобразований, не затрагивающих основ существующего социального строя. Реформа – это всегда целена-

правленный, заранее планируемый и определенным образом организуемый процесс; 

2) скачкообразный (революция) – комплексное изменение всех или большинства сторон общественной 

жизни, затрагивающее основы существующего строя. Революция, как правило, протекает стихийно. 

 Регресс включает в себя и моменты застоя, и возвращение к отжившим структурам и формам. 

Современный культуролог Ю.М. Лотман в книге «Культура и взрыв» выделяет два пути изменений 

в культуре:  

1) предсказуемые (постепенные) изменения;  

2) «взрывные» непредсказуемые изменения в культуре: характеризуются тем, что каждый момент 

взрыва имеет определенный набор равновероятных возможностей перехода культуры в другое состояние, из 

которых реализуется только одна». Оба пути взаимодополнительны. (Например, процесс возникновения 

великих научных идей и открытий – взрывной процесс, их техническая реализация – подчиняется законам 

постепенной динамики.).  

 
2. Источники культурных изменений. 
В рамках культурной сферы принято выделять несколько источников, которые формируют и под-

держивают изменения в культуре:  

1. Инновации – изобретения или выработка новых идей, образов, моделей действия, политических 

и социальных программ, которые нацелены на изменение общественного бытия. 

Носителями новаций в культуре являются творческие личности (деятели культуры, ученые) и нова-

торские группы, выдвигающие новые идеи, нормы, отличные от того, что принято в данном обществе. При-

чем, необходимо учитывать, что все духовные и научные нововведения формируются в определенной соци-

альной и культурной обстановке. Они забываются или получают временную реализацию, если не встречают 

понимания со стороны принимающего общества (например, гелиоцентрическая система Коперника). 

2. Обращение к культурному наследию – под которым следует понимать сумму  всех культурных 

достижений данного общества, его исторический опыт, сохраняющийся в общественной памяти.  Это часть 

материальной и духовной культуры, созданная прошлыми поколениями, выдержавшая испытание временем 

и передающаяся следующим поколениям как нечто ценностное и почитаемое. 

Такое наследие обладает для общества ценностью, так как к нему относятся различной давности 

достижения, которые сохраняют способность перехода к новым поколениям в новые эпохи (памятники, кар-

тины, тексты). 

3. Синтез – взаимодействие и соединение разнородных элементов, при котором возникает явление 

или модель социокультурного устройства, которое отличается от обоих составляющих элементов и имеет 

собственное качественное содержание или форму. (Отличается от симбиоза, который возникает в ходе 

взаимодействия культур, и при котором собственные и заимствованные элементы остаются обособленными)  

Синтез имеет место в том случае, если социокультурная система осваивает достижения других об-

ществ в тех сферах, которые оказываются недостаточно развитыми в ней самой (например, исламская циви-

лизация, которая синтезировала в себе: 

1) собственное религиозное достояние; 

2) духовные ценности античности; 

3) политическую культуру Персии). 

4. Культурное заимствование – внедрение в культуру предметов, ценностей и норм деятельности, 

используемых в жизнедеятельности других культур. 

В социальной антропологии этот процесс рассматривается как аккультурация - (англ. неологизм от 

лат. ad – к и cultura - возделывание) -  процесс и результат взаимного влияния разных культур, при котором 

все или часть представителей одной культуры (реципиенты) перенимают нормы, ценности, традиции у 

представителей другой культуры (донора). Понятие «аккультурация» применимо к национальному мень-

шинству. Близкими к нему по значению являются такие термины, как “культурный контакт” и “транскуль-

турация”. 



 9

Заимствование предполагает отбор (культурную селективность – избирательное отношение к пере-

носу ценностей из одной культуры в другую). 

 Заимствуется: 

- наиболее близкое своей культуре (что можно понять, оценить и использовать); 

- наиболее выгодное (что позволяет прогрессировать, дает преимущество перед другими); 

- отвечающее внутренним потребностям (удовлетворяет такие фундаментальные потребности, ко-

торые не могут удовлетворить культурные артефакты, имеющиеся в распоряжении). 

Перенимаются: материальные предметы, научные идеи, обычаи и традиции, ценности и нормы жиз-

ни. 

 

3. Культура как процесс. Культурогенез. 
Культурогенез – один из видов социальной и исторической динамики культуры, заключающийся в 

порождении новых культурных форм и их интеграции в существуюущие культурные системы. 

Культурогенез позволяет формировать новые культурные системы и конфигурации (в частности, 

генезис культуры от малых изменений культурных форм до образования цивилизации). 

Сущность культурогенеза - это постоянное самообновление культуры и порождение новой культу-

ры внутри предыдущей. 

Культурогенез разработан в систематическом виде отечественным теоретиком А.Я. Флиером в 80-х 

годах и первой половины 90-х гг. 20 века и изложен в одноименной монографии. 

Недостатком культурогенеза является чрезмерное доверие историческому факту.Сознание теорети-

ка является элементом культуры настоящего, поэтому исторический факт прошлого является в большей 

степени достоянием современной культуры. Поэтому главным механизмом культурогенеза является изме-

нение экзистенциального характера личности (честь, вера, совесть, вина, тревога, страх, героизм). Эти ха-

рактеристики имеют предельный (обостренный) характер.  

Культурогенез изучает два типа теории культуры: 

1. Эволюционная теория (постепенное изменение культуры, накапливается и приводит к более 

глобальным изменениям). Представители: Г. Спенсер, Льюис Морган, Эдвард Тайлор, Фридрих Энгельс 

(работа «Происхождение семьи, частной собственности и государства»). Здесь Энгельс придерживаается 

теории Моргана. 

2.Скачкообразная теория (бифуркационная). Внезапное появление или исчезновение культурных 

форм, которые трудно прогнозировать. Примером может служить концепция Л.Н. Гумилева. Под воздейст-

вием случайных природных факторов (космическое излучение) этнос получает «взрыв пассионарности» и 

начинает бурно развивать культуру. Пассионарность – активная деятельность. Образуются новые культуры, 

и пресекаются существующие. Равновесие этноса вступает во взаимодействие с природным ландшафтом. 

Далее появляется гармоническая личность, которая управляет пассионарностью. Субпассионарность приво-

дит к разрушению цивилизации (трусы, предатели, корыстные личности). В России в 90-е годы XXвека ог-

ромное количество субпассинарй, что может послужить гибели государства. 

 
4.1 Лекция № 4 (2 часа) 
Тема: «Типология культуры» 
4.1.1. Вопросы лекции: 
1. Методологические принципы типологии культуры.  

2. Виды культуры.  

3. Массовая культура в современном обществе. 

4. Запад и Восток как диалог культур.  

 
4.2.1. Краткое содержание вопросов  
1. Методологические принципы типологии культуры. 
Так как культура представляет собой явление, столь сложно и многообразно определяемое, то ее 

изучение с необходимостью требует типологизации. 

Типология культуры – метод научного познания, в основе которого лежит расчленение социо-

культурных систем и объектов и их группировка с помощью идеализированной модели или типа. Типология 

культуры решает задачи упорядоченного описания и объяснения разнородного по составу множества объек-

тов культуры.  

Тип культуры – это понятие или идеальная конструкция, которая дает основу для выявления обще-

го, особенного и единичного в каждой культуре. 

Современное культурологическое знание представлено различными вариантами типологиий куль-

туры. Но ни одна из них не может быть ни единственной, ни единственно верной. Типология культуры осу-

ществляется путем выделения какого-либо основания (критерия). Таких оснований может быть множество: 

1) связь с религией (религиозная и светская); 

2) региональная принадлежность (культуры Востока и Запада, латиноамериканская и т.д.); 

3) регионально-этническая особенность (русская, французская и т.п.); 

4) хозяйственный уклад (культура охотников и собирателей, скотоводов…); 



 10

5) сфера общества или вид деятельности (производственная, политическая, педагогическая); 

6) этническая принадлежность (народная, национальная, этническая); 

7) связь с территорией (сельская и городская); 

8) уровень мастерства или тип аудитории (элитарная, народная, массовая). 

Типология культуры по одному основанию может быть связана с типологией и по другому основа-

нию. 

Историческая типология – классификация культур по типу и определение места конкретной культу-

ры в культурно-историческом процессе. 

Исторический тип культуры – это сменяющие друг друга эпохи в развитии общества. 

Историческая типология позволяет установить повторяемость историко-культурного процесса, вы-

явить закономерности, общее и особенное. 

Выделяется несколько критериев для осуществления исторической типологии: 

1) экономический (К. Маркс); 

2) технологический (Е. Масуда, Э. Тоффлер); 

3) религиозный (А. Тойнби, русские религиозные мыслители); 

4) географический (Ш.-Л. Монтескье, школа геополитики); 

5) этнический (Л.Н. Гумилев). 

Выделяют следующие исторические типы культуры: 

1) Архаика (первобытное общество): 2,5 млн. л. н. – 1 тыс. н.э. 

2) Древний Восток и Античность: 1 тыс. н.э. – 5 в. н.э. 

3) Средние века: 5-15 вв. 

4) Возрождение: 15-16 вв. 

5) Новое и Новейшее время: 17-20 вв. 

 
2. Виды культуры.  
В культурологии не сложилось единого мнения о том, что считать видами и формами культуры, од-

нако их принято различать. 

Виды культуры – такие совокупности правил, норм и моделей поведения, которые являются раз-

новидностями более общей культуры. 

К основным видам культуры относятся: 

а) доминирующая (базовая) культура, субкультура, контркультура; 

б) сельская и городская культура; 

в) обыденная и специализированная культура. 

Доминирующая культура – это совокупность ценностей, верований, традиций и обычаев, которы-

ми руководствуется большинство членов данного общества. В зависимости от того насколько сложно орга-

низовано данное общество и насколько многолюдной является данная страна, доминирующая культура мо-

жет быть этнической и национальной. 

Этническая культура – культура людей, связанных между собой общностью происхождения 

(кровным родством) и совместно осуществляемой хозяйственной деятельностью. Этническая культура все-

гда локализована в географическом пространстве и однородна по своей политической, экономической и со-

циальной структуре. В ней господствует сила традиций, раз и навсегда принятых обычаев, передающихся из 

поколения в поколение на семейном или соседском уровне. Преемственность, устойчивость этнической 

культуры держится на двух типах механизмов передачи традиций: 

а) внутрипоколенных традиций, действующих на протяжении нескольких лет или десятилетий и ох-

ватывающих только часть этноса (смежные возрастные группы); 

б) межпоколенных традиций, существующих на протяжении исторически длительного времени и 

выступающих механизмом передачи ценностей из поколения в поколение. 

Национальная культура – совокупность традиций, обычаев, норм, ценностей и правил поведения, 

общих для представителей одной нации, государства. Она включает в себя наряду с традиционно-бытовой, 

профессиональной и обыденной культурой, также специализированные области культуры, субкультуры 

всех больших групп и этнические культуры. 

 Национальная культура объединяет людей, живущих на больших пространствах и не обязательно 

связанных кровно-родственными отношениями. Она не сводится к механической сумме этнических культур. 

У нее есть собственно национальные черты культуры, возникшие тогда, когда представители всех этносов 

осознали свою принадлежность к новой нации. Содержание национальной культуры составляет: осознание 

большими социальными группами своей приверженности к территории своего расселения, общенациональ-

ному литературному языку, национальным традициям и символам. 

Любое общество распадается на множество групп (национальных, демографических, профессио-

нальных) и постепенно у каждой из них формируется собственная культура (система ценностей и правил 

поведения). Малые культурные миры называют субкультурами. 

Субкультура – часть общей культуры, система ценностей, традиций, обычаев, присущих большой 

социальной группе. 



 11

Типы субкультур: молодежная, пожилых людей, национальных меньшинств, профессиональная, 

криминальная и прочее. 

Субкультура – часть общей культуры нации, в отдельных аспектах отличающаяся от целого, но в 

главных чертах согласующаяся и продолжающая культуру нации (доминирующую культуру). Она форми-

руется под влиянием социального класса, этнического происхождения, религии, места жительства. 

 Субкультура отличается от доминирующей культуры языком, взглядами на  жизнь, манерами пове-

дения, прической, одеждой, обычаями. Различия могут быть сильными, но субкультура не противостоит 

доминирующей культуре. Она включает ряд ее ценностей и добавляет к ним новые ценности, характерные 

только для нее. 

Когда нормы, ценности и образ жизни приходят в противоречие с нормами и ценностями всего об-

щества, появляется контркультура. 

Контркультура – обозначение разнородных по идейно-политической ориентации ценностей опре-

деленных групп молодежи (хиппи, «новые левые», движения против расизма и др.), противопоставляемых 

официальным ценностям. Этот протест приобретает различные формы (от пассивных до экстремистских); 

общедемократические цели нередко сочетаются с анархизмом; образ жизни проникнут культурным ниги-

лизмом, технофобией, религиозными поисками. 

Контркультура обозначает такую субкультуру, которая не только отличается от доминирующей 

культуры, но противостоит, находится в конфликте с господствующими ценностями. 

Термин «контркультура» был введен в научный оборот Г. Маркузе и Т. Роззаком в 1972 году для 

обозначения движения хиппи и студенческих радикальных группировок, прежде всего идеологического яв-

ления. 

Когда провести четкие различия между субкультурой и контркультурой затруднительно или невоз-

можно, тогда к одному явлению можно применять оба названия.  

 
3. Массовая культура в современном обществе. 
Формы культуры – такие совокупности правил, норм и моделей поведения, которые нельзя счи-

тать полностью автономными образованиями, но они не являются составными частями какого-либо целого. 

В зависимости от того, кто создает культуру и каков ее уровень, различают три ее формы: элитар-

ную, народную, массовую. 

Элитарная (высокая) культура – культура, созданная привилегированной частью общества, либо 

по ее заказу профессиональными творцами. Включает в себя: изящное искусство, классическую музыку и 

литературу. Она трудна для понимания неподготовленного человека. Круг ее потребителей – высокообразо-

ванная часть общества: критики, литературоведы, театралы, художники, писатели, музыканты. 

Народная культура – форма культуры, создаваемая непрофессионалами. Состоит из двух видов: 

популярной и фольклорной. 

Популярная культура описывает сегодняшний быт, нравы, обычаи, песни и т.д. народа, а фольклор-

ная – его прошлое. Легенды, сказки и другие жанры создавались в прошлом, а сейчас существуют как исто-

рическое наследие. В народной культуре можно выделить два уровня – высокий (связан с фольклором и 

включающий народные предания, сказки, эпос и др.), и сниженный, ограниченный так называемой  поп-

культурой. 

Народная культура создается анонимными творцами, не имеющими профессиональной подготовки. 

Авторы народных творений зачастую неизвестны, но это высокохудожественные сочинения. Мифы, леген-

ды, сказания принадлежат к высочайшим творениям народной культуры. Она возникла в глубокой древно-

сти. Ее субъектом являются не отдельные профессионалы,  а весь народ. Аудитория народной культуры – 

всегда большинство общества. 

 В структуру народной культуры входят: народные медицина, промыслы, игры и забавы, песни и 

танцы, кухня, этика и педагогика. Элементы народной культуры сохраняются и передаются в границах дан-

ной культуры посредством естественных способностей каждого человека – его памяти, устной речи, при-

родного музыкального слуха, что не требует никакой специальной подготовки и особых технических 

средств хранения и записи. 

Массовая культура – понятие, охватывающее многообразные и разнородные явления культуры XX 

века, получившие распространение в связи с НТР и постоянным обновлением СМИ (когда СМИ проникли в 

большинство стран мира и стали доступны представителям всех социальных слоев общества). Производст-

во, распространение и потребление продуктов массовой культуры носят индустриально-коммерческий ха-

рактер.  

К массовой культуре относят только те элементы культуры, которые транслируются благодаря 

масс-медиа, или каналами массовой коммуникации (радио, телевидение, кино, пресса). Появление совре-

менных СМИ позволило тиражировать один и тот же продукт культуры (н-р, популярную песню) в тысячах 

и миллионах экземпляров и делать его доступным широким слоям населения. 

Функции массовой культуры: 

- упрощение  потребностей и вкусов; 

- удовлетворение  запросов широкой аудитории в досуге, развлечении, общении; 

- отрицание изысканных вкусов или духовных поисков народа; 



 12

- удовлетворение сиюминутных запросов людей, реагирование на любое новое событие и отражение 

его (поэтому ее образцы часто теряют свою актуальность, выходят из моды)
8
. 

Характеристика массовой культуры: 

- широкая аудитория; 

- низкий эстетический вкус; 

- нивелировка отдельной личности (насаждение конформизма); 

- стандартизация содержания. 

 
4. Запад и Восток как диалог культур.  
Культура есть нечто, создаваемое человеком во всех сферах бытия и сознания, это определенный 

качественный индикатор его деятельности и социальных отношений. Однако культура предполагает, что 

человек будет использовать, улучшать, усовершенствовать и сознательно выделять то, что ему жизненно 

необходимо, то, что соответствует его интересам. Поэтому человек склонен отождествлять ценности своей 

национальной привычной ему культуры, «собственной» культуры с культурой другой народности и с куль-

турой как таковой и на этом основании проявлять настороженность к тем обычаям, традициям и манерам, 

которые ему чужды. 

В связи с этим и возникла проблема Запада, Востока и России в диалоге культур. То, что эта про-

блема не надумана, а реальна и жизненна свидетельствует более чем столетний спор, начатый русским фи-

лософом П. Я. Чаадаевым и продолженный в дискуссиях «славянофилов» и «западников», а также в кон-

цепции так называемого «евразийства». 

Истины ради необходимо сказать, что концепция «Восток - Запад» не только российское духовное 

явление, не только принадлежность русской мысли, но и проблема, которая широко обсуждается в Западной 

культуре, и том, что это так свидетельствует теории упоминавшегося выше А. Тойнби, а также Шпенглера, 

и в частности К. Юнга. 

. В статье «Различие восточного и западного мышления» К. Юнг на основе исследования интеллек-

туальных потенциалов восточной и западной культур, психологических особенностей двух типов лично-

стей, приходит к выводу, что «знакомство с восточной мыслью позволяет выяснить фундаментальное раз-

личие между Востоком и Западом». Оно, по Юнгу, проявляется по многим параметрам и, в первую очередь 

в том, что на Западе господствует христианство, благодаря которому считается, что «судьба человек полно-

стью зависит от Божественной благодати, или во всяком случае от церкви - особой организации, санкциони-

рованной свыше для земного спасения человека». Напротив, Восток, веря в «самоосвобождение», полагает, 

что человек сам определяют пути своего совершенствования». На Западе, продолжает далее К, Юнг, человек 

внутренне мал, близок к ничто, «он всегда неправ перед Богом» (Кьеркегор)», он прилежен, благочестив, 

предается самоуничтожению, предприимчив, неистов в борьбе за земные блага (собственность, здоровье, 

власть, техническое мастерство и т. д.). Человек Востока обладает чувством сострадания, которое рождает 

терпимость, устремлен к сущему, в большей мере живет психической жизнью, им высоко ценятся менталь-

ные состояния, он слабее связан с объектом, менее эгоцентричен. Все это является показателем того, что 

«восточная позиция исключает западную, и наоборот», - делает вывод К. Юнг, - «Нельзя быть добрым хри-

стианином и заниматься самоосвобождением; нельзя стать Буддой, молясь Богу». 

Но все же можно ли построить «шаткие мосты над зиявшими провалами» (Юнг) двух культур? Или 

же Восток будет разрушать ценности культуры Запада и наоборот? Ответы на эти вопросы или вариантов 

ответа, мы находим у известного отечественного востоковеда Н. И. Конрада1. 

Н. И. Конрад, сравнивая культуры Востока и Запада, привлекая огромный исторический материал 

разных эпох и народов, приходит к выводу о существовании общечеловеческих оснований культур двух 

этих регионов, намечает черты общности между ними и, конечно, различий в историческом процессе ноз-

никновения и развития культур народов Запада и Востока. 

 
 
5.1. Лекция № 5 (2 часа) 
Тема: «Культура и глобальные проблемы современности» 
5.1.1. Вопросы лекции: 
1. Понятие глобальных проблем человечества. 

2. Проблема мира и разоружения. 

3. Проблема охраны окружающей среды и рационального природопользования. 

4.  Наука и техника. Техногенная европейская цивилизация. 

 
5.2.1.Краткое содержание вопросов  
1. Понятие глобальных проблем человечества. 
Одной из характерных особенностей человека как живого существа, является стремление  освобо-

диться от  власти природы. Постоянно развивающиеся техника и технологии как орудия воздействия чело-

века на природу, затем обновление, наращивание технологических и научных знаний стали главными целя-

                                                           
8
 Культурология: учебное пособие / под ред. А.А. Радугина. – М.: Центр, 2008. – С. 86. 



 13

ми общественного развития. В результате такой динамичной и продуктивной деятельности человека с ка-

ждым годом усиливалась конфронтация культуры и природы, и всё более явными стали противоречия, 

возникшие в области социокультурной сферы. Так мировое сообщество  пришло к целому ряду общече-

ловеческих (глобальных) проблем.  

При анализе явления глобальных проблем, следует помнить, что многие из них,  являясь результа-

том противоречий общественного развития, не были актуальны во все времена, например, проблемы войны 

и мира, здоровья.  Экологические проблемы появляются позже, так напрямую зависят от активного воздей-

ствия человека на природную среду.  Так случилось, что именно в XX в. полностью обнаружились кризис-

ные явления общечеловеческой цивилизации, культура которой сложилась на основе особых отношений 

человека и природы.     

Сам термин «глобальные проблемы» появился в научной литературе в конце 60-х гг. Глобальные 

проблемы (от лат. Globus – земной шар) – совокупность жизненно важных проблем, затрагивающих челове-

чество в целом и неразрешимых в рамках отдельных государств и даже географических регионов
9
. 

Глобальные проблемы имеют следующие специфические признаки:  

во-первых, данные проблемы  затрагивают жизнедеятельность всего человечества;  

во-вторых, от их решения зависит будущее всей цивилизации; 

в-третьих, глобальные проблемы имеют острый насущный характер и настоятельно требуют решения; 

в-четвёртых, подобные противоречия являются объективным фактором общественного развития.   

Все глобальные проблемы сложны по своей сути, поскольку отмечены тесным взаимовлиянием. 

Решение одной проблемы может определить исход решения другой. По этой причине в современной науке 

попытка классифицировать глобальные проблемы имеет свои сложности. Наиболее распространённый 

взгляд – это разделение на три основные группы. 

Во-первых, это группа, включающая в себя проблемы, связанные с экономическими, политически-

ми, религиозными противоречиями между отдельными государствами, регионами, этническими группами и 

т.д. Данные проблемы принято называть интерсоциальными проблемами. К этой группе относятся явления 

международного терроризма, военных конфликтов, ядерной опасности, политического насилия и многое 

другое.  

Во-вторых, это проблемы, возникающие в  процессе отношений человека с природой. Как известно, 

природные ресурсы ограничены, а деятельность человека, направленная на освоение природы крайне актив-

на и приводит во многих случаях к негативным итогам и разрушительным последствиям. К этому типу про-

блем относятся все вопросы, связанные с экологией.  

В-третьих, это проблемы, связанные с противоречиями в развитии общественной жизни и духовно-

го мира человека, переживаниями собственного бытия, отчуждением, страхом и одиночеством системы. Все 

перечисленные явления имеют место в жизни каждого человека и особенно актуальны для современного 

общества. 

Причины возникновения глобальных проблем: 

1. Активная преобразующая деятельность человека, которой  не всегда соответствует уровень об-

щественной организации, политического мышления и экологического сознания.  

2.  Социальные противоречия, конфликты, проблемы,  которые, так или иначе, затрагивают всё че-

ловечество и поэтому из локальных проблем становятся общемировыми. 

 
2. Проблема мира и разоружения. 
Во второй половине XX века наблюдается обострение  интереса к проблемам человечества, кото-

рое способствовало появлению  общественной организации на международном уровне. Эта организация 

получила название «Римский клуб» и объединила лидеров мировой общественности политической, финан-

совой, культурной и научной среды. Деятельность Римского Клуба была успешной, поскольку итоги его 

работы существенно обогатили изучение перспектив развития биосферы  и развили пропаганду идеи гармо-

ничного сосуществования человека и природы.  

Идеологи Римского Клуба полагали, что наиболее важной задачей их деятельности должно стать 

привлечение внимания мировой общественности к серьёзным проблемам, затрагивающим все население пла-

неты. Теоретическая деятельность Римского клуба представляла собой обсуждение ряда конкретно-научных 

разработок, которые дали начало такому новому  направлению научного исследования, как глобальное мо-

делирование. Кроме того, актуализировались  общефилософских рассуждений о бытии современного чело-

века в мире, о ценностях жизни, её противоречиях и дальнейших перспективах развития цивилизации. В 

результате проведённой работы представителями Римского клуба был осуществлён целый ряд исследова-

тельских проектов.  

В 1972 году в Римском Клубе обсуждался доклад Дж. Форрестера (американского кибернетика, 

профессора Массачусетсского технологического института) и Д. Медоуса (профессор, директор Института 

политических и социальных исследований при университете Нью-Гэмпшира) «Пределы роста», получив-

ший широкую известность в мире.  Авторы доклада понимали под  ростом вариант экстенсивного разви-

тия, а под пределами – ограниченность природных ресурсов. По предварительным расчётам ученых данной 

                                                           
9
 Философия: Энциклопедический словарь / Под ред. А.А. Ивина – М.: Гардарики, 2009. – С. 185 



 14

группы, пик жизненного уровня был пройден в сер. 1960-х годов и при сохранении экспоненциального ха-

рактера роста основных параметров экономики в середине следующего столетия неизбежен кризис во 

взаимоотношениях общества и природы.  По прогнозам Форрестера три четверти населения Земли вымрет 

«естественной» смертью от голода, эпидемий и загрязнения среды.
10

  

Согласно теории авторов  этого доклада общество должно достигнуть «равновесия» во взаимоотно-

шениях с природой и по аналогии с эволюцией естественных популяций найти выход из кризиса. Абсолюти-

зируя негативные тенденции неограниченного использования природных ресурсов, авторы  «Пределов роста» 

доказательно продемонстрировали мнимость  возникшего благополучия в развитых странах. 

 

3. Проблема охраны окружающей среды и рационального природопользования. 
В 1974 году особое внимание вызвал доклад «Человечество у поворотного пункта»,  подготовленный 

М. Месаровичем и Э. Пестелем. Центральная идея доклада сводилась к пониманию мира как системы специ-

фически развивающихся регионов, взаимосвязанных между собой, а не как единое целое. В первую очередь, 

необходимо разрешить первостепенные проблемы, связанные с экологическим кризисом. Человечество срав-

нивалось с живым организмом  и должно функционировать как живой организм, и перейти к «органическому 

росту». Такой подход к пониманию мирового сообщества, по мнению М. Месаровича и Э. Пестеля,  мог  стать 

основной линией в процессе выживания человека и человечества. 

Указанные модели человечества и его развития, сформулированные в 1972-74 годах имели, значе-

ние, так как привели к популярности мысль о необходимости  ограничения потребления ресурсов за счет так 

называемых промышленно слаборазвитых стран.  

Также немаловажным последствием названных  докладов стало признание многими мыслителями 

установки на  переосмысление ценностных составляющих человека и общества в целом.  

В русле подобных рассуждений о ценностях, об улучшении «человеческого качества» следует отме-

тить теоретическую разработку основателя и президента Римского Клуба  А. Печчеи «Человеческие качест-

ва». Основным понятием в рассуждениях мыслителя стало понятие «внутренние пределы», под которым он 

понимал широкие потенциальные возможности человека, которые человек должен раскрывать, а также  осоз-

навать необходимость своего совершенствования.  По мнению автора, все достижения человечества всегда 

опираются на процесс совершенствования «внутренних человеческих качеств». 

Сторонники идеи совершенствования человека выступали против  эгоизма, отчуждённости, агрессии, 

замкнутости, корысти и т.д., они пришли к выводу, что если человек не осознает значимости расширения 

«внутренних пределов», то ему суждено  исчезнуть с лица Земли.           

 
4.  Наука и техника. Техногенная европейская цивилизация. 
Техногенная цивилизация - это общество, для которого характерны: стремление преобразовать 

природу в своих интересах; свобода индивидуальной деятельности, определяющая относительную незави-

симость по отношению к социальным группам. Техногенная цивилизация - особый тип социального разви-

тия, характеризуемый следующими признаками: высокая скорость социальных изменений; интенсивное 

развитие материальных оснований общества (взамен экстенсивных в традиционных обществах); перестрой-

ка оснований жизнедеятельности человека.  

История техногенной цивилизации началась с развития античной культуры, прежде всего культуры 

полисной, которая подарила человечеству два великих открытия - демократию и теоретическую науку. Эти 

два открытия - в сфере регуляции социальных связей и в способе познания мира стали важными предпосыл-

ками для будущего, принципиально нового типа цивилизационного прогресса. Второй и очень важной вехой 

в истории формирования техногенной цивилизации стало европейское Средневековье с особым пониманием 

человека, созданного по образу и подобию Бога, с культом человеческого разума, способного понять и по-

стигнуть тайну божественного творения, расшифровать те письмена, которые Бог заложил в мир, когда его 

создавал. Целью познания считалась именно расшифровка промысла Божьего, плана божественного творе-

ния. В эпоху Ренессанса происходит восстановление многих достижений античной традиции. С этого мо-

мента закладывается культурная матрица техногенной цивилизации, которая начинает свое собственное 

развитие с XVII в. При этом она проходит три стадии - предындустриальную, индустриальную и, наконец, 

постиндустриальную. Важнейшей основой жизнедеятельности на постиндустриальной стадии становится 

развитие техники и технологий, причем не только путем стихийно протекающих инноваций в сфере самого 

производства, но и за счет генерации все новых научных знаний и их внедрения в технико-технологические 

процессы. 

Так возникает особый тип развития, основанный на ускоряющемся изменении природной среды, 

предметного мира, в котором живет человек. Изменение этого мира приводит к активным трансформациям 

социальных связей людей. В техногенной цивилизации научно-технический прогресс постоянно меняет ти-

пы общения, формы коммуникации людей, типы личности и образ жизни. В результате возникает отчетливо 

выраженная направленность прогресса с ориентацией на будущее. 

Для культуры техногенных обществ характерно представление о необратимом историческом време-

ни, которое течет от прошлого через настоящее в будущее. В большинстве традиционных культур домини-

                                                           
10

 Философия: Энциклопедический словарь / Под ред. А.А. Ивина – М.: Гардарики, 2009. – С. 939. 



 15

ровали иные понимания: время чаще всего воспринималось как циклическое, когда мир периодически воз-

вращается к исходному состоянию. В традиционных культурах считалось, что "золотой век" уже пройден, 

он позади, в далеком прошлом. Герои прошлого создали образцы поступков и действий, которым следует 

подражать. В культуре техногенных обществ иная ориентация. В них идея социального прогресса стимули-

рует ожидание перемен и движение к будущему, а будущее полагается как рост цивилизационных завоева-

ний, обеспечивающих все более счастливое мироустройство. 

 

6.1. Лекция № 6 (2 часа) 
Тема: «Культура Древних цивилизаций. Античность» 
6.1.1. Вопросы лекции: 
1. Синкретизм культуры первобытного общества. 

2. Культура Древнего Египта, Индии и Китая. 

3. Античность как тип культуры (Культура Древней Греции и Древнего Рима). 

 

6.2.1. Краткое содержание вопросов  
1. Синкретизм культуры первобытного общества. 
К главным особенностям древних культур относят: 

а)  два способа производства - древнеазиатский и античный;  

б) две системы рабовладения - патриархальную (направленную на производство непосредственных 

средств существования) и более высокую ("цивилизованную"), направленную на производство прибавочной 

стоимости.  

С точки зрения развития производственных сил эти два рабовладельческих способа производства 

соответствуют веку бронзы и веку железа. 

 Общества века бронзы возникли в третьем тысячелетии до нашей эры и создали три очага древней 

цивилизации: восточный (Древний Китай), средний (Древняя Индия) и западный (Шумеро-Аккадское цар-

ство, Древний Египет, затем - Вавилония, Крито-Микенское государства). Античный способ производства (с 

начала века железа) в его классической форме сложился в Восточном Средиземноморье, в Древней Греции и 

в Древнем Риме. 

Очаги Древних цивилизаций (Египта, Месопотамии, Китая, Индии) имели ряд общих черт: 

- натуральное хозяйство, связанное с продуктообменом; 

- отсутствие частной собственности на землю; 

- устойчивость общины; 

- экономическое господство деревни над городом; 

- патриархальный характер рабовладения; 

- кастовость (почти полная взаимонепроницаемость социальных слоев); 

- "восточный деспотизм" (положение человека в обществе определяется его принадлежностью к го-

сударственной власти); 

- существование государственной религии и сословия жрецов - идеологов данного общества. 

Особенности античного способа производства: 

- начало товарно-денежных отношений; выделение ремесла из сельскохозяйственной деятельности; 

- появление торгового капитала; 

- разложение общины; 

- установление экономического господства города над деревней; 

- упразднение долгового рабства; 

- проникновение рабского труда в сферу производства; 

- формирование в ряде государств рабовладельческой демократии; 

- отсутствие организованного сословия жрецов, как особого подразделения государственной власти. 

При изучении той или иной культуры очень важно представить себе ту картину мира, которая су-

ществовала в сознании человека данной эпохи. Картина мира состоит из двух основных координат: времени 

и пространства, в каждом случае специфически преломленных в культурном сознании того или иного этно-

са. Достаточно полным отражением картины мира являются мифы.  

 
2. Культура Древнего Египта, Индии и Китая. 
В Древнем Египте существовала разветвленная и насыщенная мифологическая система. Для ее рас-

смотрения необходимо выделить  шесть центральных этапов истории Древнего Египта:   

1) Додинастический период (XXXV - XXX века до нашей эры); 

2) Раннединастический (Раннее Царство, XXX - XXVII века до нашей эры); 

3) Древнее Царство (XXVII - XXI века до нашей эры); 

4) Среднее Царство (XXI - XVI века до нашей эры); 

5) Новое Царство (XVI - XI века до нашей эры); 

6) Позднее Царство (VIII - IV  века до нашей эры). 

Весь Египет был поделен на номы (области), в каждом номе были свои, местные боги. Центральны-

ми богами всей страны провозглашались боги того нома, где в данный момент находилась столица. Столи-



 16

цей Древнего царства был Мемфис, а верховным богом - Птах. Когда столицу перенесли южнее, в Фивы, то 

главным богом стал Амон-Ра. На протяжении многих веков древнеегипетской истории основополагающими 

божествами считались следующие: бог солнца Амон-Ра, богиня Маат, ведавшая законами и миропорядком, 

бог Шу (ветер), богиня Тефнут (влага), богиня Нут (небо) и ее муж Геб (земля), бог Тот (мудрость и хит-

рость), властитель загробного царства Осирис, его жена Исида и их сын Хор, покровитель земного мира.  

Важнейшим в мифологической системе Древнего Египта был миф об Осирисе, который воплощал 

идею о вечно умирающей и вечно воскресающей природе. 

Интересны представления древних египтян о строении человеческой души: она имеет пять состав-

ляющих. Главные из них - Ка (астральный двойник человека) и Ба (жизненная сила); затем идут: Рен (имя), 

Шуит (тень) и Ах (сияние).  

Время и пространство древнеегипетской культуры оказалось четко разделенным на две части – 

«здесь», то есть в настоящем, и «там», то есть в потустороннем, загробном мире. Дорогой в загробное цар-

ство Осириса служил Нил, а путеводителем была «Книга мертвых», выдержки из которой можно встретить 

на любом саркофаге. 

Все это служило тому культу мертвых, который устойчиво занимал ведущее положение в древне-

египетской культуре. Важной составляющей культа был сам похоронный процесс, и обряд мумификации, 

который был должен сохранить тело для последующей загробной жизни. Основными чертами древнееги-

петского искусства как в Древнем, так и в Новом царстве оставались: каноничность, монументальность, 

иератичность (священная отвлеченность изображений), декоративность. Для египтян искусство играло 

важную роль именно с точки зрения загробного культа.  

Можно назвать культуру Древнего Египта одной из колыбелей западноевропейской цивилизации, 

чьи отголоски обнаруживаются в античную эпоху и заметны даже во времена христианского Средневековья. 

Для современной культуры Египет стал более открытым после работ Жана-Франсуа Шампольона, который 

в XIX разгадал загадку древнеегипетской письменности, благодаря чему мы смогли прочитать многие древ-

ние тексты, и, прежде всего, так называемые, «Тексты пирамид». 

Становление древнеиндийской культуры связывают с приходом в долину Инда и Ганга арийских 

племен («Ариев» или «арийцев») во второй половине второго тысячелетия до н.э.  

Характерная черта древнеиндийского общества - деление его на четыре варны (от санскритского 

«цвет, покров, оболочка») - брахманы, кшатрии, вайшьи и шудры. Каждая варна представляла собой замк-

нутую группу людей, занимающих определенное место в обществе. Принадлежность к варне определялась 

рождением и наследовалось после смерти. Браки заключались только внутри отдельно взятой варны. 

Отличительная особенность древнеиндийской культуры состоит в том, что она не знает имен (или 

они малодостоверны), поэтому в ней стерто индивидуально-творческое начало. Рассуждения мудрецов 

сконцентрированы на морально-этических проблемах. Это обусловило религиозно-мифологический харак-

тер развития древнеиндийской культуры в целом и ее весьма условную связь с собственно научной мыслью. 

Важной составной частью древнеиндийской культуры были Веды - сборники священных песен и жертвен-

ных формул, торжественных гимнов и магических заклинаний при жертвоприношениях - Ригведа, Самаве-

да, Яджурведа и Атхарваведа.  

Согласно ведической религии, ведущими богами считались: бог неба Дьяус, бог тепла и света, дож-

дя и бури, повелитель вселенной Индра, бог огня Агни, бог божественного опьяняющего напитка Сома, бог 

солнца Сурья, бог света и дня Митра и бог ночи, хранитель вечного порядка Варуна. Жрецы, исполнявшие 

все обряды и предписания ведических богов,  назывались брахманами. Понятие "брахмана" в контексте 

древнеиндийской культуры было широким. Брахманами назывались также тексты с ритуальными, мифоло-

гическими пояснениями и комментариями к Ведам; брахманом назывался также абстрактным абсолют, 

высшее духовное единство, к пониманию которого постепенно пришла древнеиндийская культура. 

К середине первого тысячелетия до нашей эры в общественной жизни Индии происходят измене-

ния. Обостряется борьба кшатриев, поддерживаемых вайшьями, против брахманов. Первая форма этой 

борьбы связана с бхагаватизмом. («Бхагават-гита» - часть древнеиндийского эпического сказания Махабха-

раты. Главная идея этой книги выявить соотношение между мирскими обязанностями человека и его по-

мыслами о спасении души.)  

Второй формой борьбы с брахманизмом явилось движение джайнистов. (Подобно брахманизму 

джайнизм не отрицает сансары, кармы и мокши, но считает, что слияния с абсолютом нельзя добиться лишь 

молитвами и жертвоприношениями. Джайнизм отрицает святость Вед, осуждает кровавые жертвоприноше-

ния)  

Третьей формой антибрахманистского движения стал буддизм. Первый Будда (в переводе с санск-

рита – «просветленный»), Гаутама Шакьямуни, из рода князей Шакья, родился, согласно преданию, в VI до 

нашей эры. Достигнув 17 лет, он оправился на поиски истины и семь лет провел в скитаниях. Однажды, ре-

шив отдохнуть, он прилег под деревом Бодхи - Древом Познания. И во сне Гаутаме явились четыре истины. 

Познав их и просветлившись, Гаутама стал Буддой. Вот они: 

1. Наличие страданий, которые правят миром. Все, что порождено привязанностью к земному есть 

страдание. 

2. Причина страданий - жизнь с ее страстями и желаниями, ибо все от чего-то зависит. 



 17

3. Возможен уход от страданий в нирвану. Нирвана - угасание страстей и страданий, разрыв уз с 

миром. Но нирвана - это не прекращение жизни и не отказ от деятельности, а лишь прекращение несчастий 

и ликвидация причин нового рождения. 

4. Существует путь, которым можно достичь нирваны. К ней ведут 8 ступеней: 

1) праведная вера; 

2) истинная решимость; 

3) праведная речь; 

4) праведные дела; 

5) праведная жизнь; 

6) праведные мысли; 

7) праведные помыслы; 

8) истинное созерцание
11

. 

Центральной идеей буддизма является то, что человек способен разорвать цепь перерождений, вы-

рваться из мирового круговорота, прекратить свои страдания. Буддизм вводит понятие нирваны (в переводе 

– «остывание, угасание»). Нирвана являет собой состояние совершенной невозмутимости, безразличия и 

самообладания. Каждый может достичь нирваны и стать Буддой. На ранней ступени своего развития буд-

дизм сводился, прежде всего, к выявлению определенных правил поведения и морально-этическим пробле-

мам. Впоследствии же, буддизм пытается охватить своим учением все мироздание. В частности, он выдви-

гает идею о постоянном видоизменении всего сущего, но доводит эту мысль до крайности, полагая, что это 

изменение столь стремительно, что даже нельзя говорить о бытии как таковом, а можно говорить лишь о 

вечном становлении. 

 

3. Античность как тип культуры (Культура Древней Греции и Древнего Рима). 
Термин «античность» возник в XVI веке. Так гуманисты эпохи Возрождения называли эпоху созда-

ния великолепных памятников греко-римской культуры.  

Отличительной особенностью античной культуры является ее пластичность, «телесный характер». 

Мир – «космос» понимался как одушевленное, прекрасное сферическое тело, населенное людьми и богами. 

Боги были наделены не только внешним обликом людей – их жизнь на Олимпе была очень похожа на по-

вседневную жизнь и идеалы греков.  

Само слово «космос» означает мир, порядок. Чувство порядка и меры – одно из важнейших для ан-

тичности. В стремлении к гармонии эллинами был создан канон, то есть мера (соразмерность), отражающая 

закономерность в создании правильного красивого – здания, статуи, драмы или песни. 

Объединяющим началом всего художественного творчества являлась его гуманистическая направ-

ленность, восприятие человека как главной эстетической ценности. Расцвет античной культуры связан с 

возникновением и расцветом «единой, основной и исходной общественной формы античного мира» – поли-

сом. Полис или город-государство состоял из собственно города, который являлся центром государства, и 

примыкающей к городу территории, являющейся собственностью свободных граждан. Но это понятие име-

ло более глубокое содержание – люди, связанные общественными и культурными узами, составляли замк-

нутую общность, нельзя быть гражданином вне рамок коллектива, человек мог чувствовать себя полноцен-

ным только являясь частью общего.  

Одним из важных принципов существования греческой культуры была агонистика (состязатель-

ность), в которой главную роль играли состязания художественные (соревнования поэтов-трагиков, музы-

кантов) и спортивные (Олимпийские игры).  

Важнейшей характеристикой древнегреческой культуры является культ тела человека, который 

кроме эстетической стороны имел и прагматическую: каждому греку необходимо было заботиться о ловко-

сти и силе, поскольку всякий гражданин был, прежде всего, воином, защитником полиса. Интересной обла-

стью проявления телесного культа являлись древнегреческая архитектура и скульптура, где математические 

расчеты сооружаемых храмов соотносились с размерами и пропорциями человеческого тела. Дорическая 

колонна уподобляется фигуре мужчины-атлета: физически сильного, твердо стоящего на земле, не требую-

щего никаких украшений и прекрасного своим физическим совершенством; ионическая колонна сравнива-

ется с фигурой женщины – утонченной и нарядной; коринфская колонна создана, как полагают, в подража-

ние девической грации. 

В истории развития древнегреческой культуры выделяют несколько периодов: 

1) Крито-микенский период (III – II тыс. до н.э.). В это время культурная и политическая жизнь бы-

ла сосредоточенна вокруг царского дворца, который представлял собой здание с огромным количеством 

комнат, лабиринтами, украшенными стенами. Сохранившиеся до наших дней памятники этого периода раз-

вития культуры свидетельствуют о высоком мастерстве зодчих, инженеров и художников – Кносский дво-

рец на острове Крит, Львиные ворота в городе Микены. 

2) Гомеровский период (XI – VIII в.в. до н.э.).  Происходит переход от родового строя к раннера-

бовладельческому обществу. Начинает складываться греческая мифология и эпос. Название данного перио-

                                                           
11

 Культурология: учебное пособие для студентов высших учебных заведений / под ред. Г.В. Драча. – Рос-

тов н/Д, 2005. – С. 194. 



 18

да в развитии культуры связано с именем известного древнегреческого поэта, автора поэм «Илиада» и 

«Одиссея» Гомера.  

3) Архаический период (VII – VI в.в. до н.э.). Начало расцвета греческой культуры. Укрепленные 

рабовладельческие города превращаются в полисы-государства. Возникают письменность, медицина, астро-

номия. Создается ясная система архитектурных форм.  

4) Классический период (V – IV в.в. до н.э.). Время расцвета греческой культуры. Полис Афины 

становится центром всей культурной жизни. Развиваются искусства, философия, медицина. В это время 

творят такие мастера как Аристотель, Сократ, Фидий, Гиппократ и др.  

5) Эллинистический период (IV – II в.в. до н.э.). Один из греческих полисов – Македония, захваты-

вает и подчиняет себе всю Грецию. Во время правления Александра Македонского образовалось новое го-

сударство, в которое вошли Египет, Малая Азия, Восток вплоть до Индии. В I в. до н.э. Древняя Эллада бы-

ла захвачена Римом.  

 
7.1. Лекция № 7 (2 часа) 
Тема: «Культура Возрождения. Реформация» 
7.1.1.Вопросы лекции: 
1. Основные черты культуры Возрождения. 

2. Особенности гуманизма эпохи Возрождения. 

3. Реформация. Духовные основы новой морали. 

 
7.2.1. Краткое содержание вопросов 
1. Основные черты культуры Возрождения. 
Эпоха Возрождения рассматривается как переход от Средневековой культуры к Новому времени. 

Термин «Возрождение» впервые употребил итальянский живописец, архитектор и историк искусства 

Джорджо Вазари (1512-1574). В книге «Жизнеописание наиболее знаменитых живописцев, ваятелей и зод-

чих» он писал о возрождении искусства в Италии после долгих лет упадка в период средневековья. У писа-

теля-гуманиста Джованни Боккаччо есть слова о знаменитом живописце Возрождения Джотто: «Он возро-

дил искусство, которое на протяжении столетий затаптывали…». Именно у Джотто произошел переход от 

иконы к картине, от религиозной живописи – к светской.  

Позже термин «Возрождение» был распространен на всю культуру Италии XV-XVI вв. и только 

позднее стал применяться к культуре стран Европы, прошедших через определенный этап развития. 

В истории культуры Возрождения выделяют три главных этапа: 1) Раннее Возрождение (XV в.); 2) 

Высокое Возрождение (первая треть XVI в.); 3) Позднее Возрождение (середина XVI в.). 

Эти же этапы иногда называют, прибегая к художественным образам. В таком случае можно первый 

этап назвать «гуманистическим», второй – «героическим», «титаническим», третий этап – «трагическим» 

Культура Возрождения (Ринашименто – на итальянском языке, Ренессанс – на французском) воз-

никла в Европе, в тех экономически наиболее развитых областях, где раньше всего созрели предпосылки 

для перехода от феодализма к начальной стадии капитализма. 

Это было время развития торговли между странами, время великих географических открытий. Пе-

реломным моментом стало изобретение книгопечатания. Высокого уровня достигла литература, получившая 

невиданные ранее возможности распространения. 

Средиземноморские пути, торговля, приток иностранцев, широкие культурные контакты, высокий 

уровень благосостояния – данные факторы создавали благоприятные возможности для накопления знаний, 

развития образования и формирования новой светской элиты, которая скептически относилась ко многим 

догматам христианской идеологии. 

Повышение интереса к знаниям, рост культурного уровня сопровождались обращением к культур-

ному наследию античности, поскольку и архитектура Италии, и скульптура, и сохранившиеся литературные 

произведения античных авторов были доступны и приковывали к себе внимание.  

Основными чертами культуры Возрождения являются: антропоцентризм, гуманизм, особое отно-

шение к античности – возрождение античных памятников искусства и античной философии. 

Однако Ренессанс не сводился к буквальному возрождению античности. Существовал более глу-

бинный процесс, связанный с освобождением индивида от всех форм феодальной зависимости, что застав-

ляло личность рассматривать себя как существо самоопределяющееся и самодостаточное. Поэтому одним из 

структурообразующих принципов ренессансной культуры становится антропоцентризм. Именно в рамках 

культуры Возрождения произошло всеобъемлющее открытие человека. Вместе с этим на первый план в ут-

верждавшейся новой  системе ценностей выдвигались идеи гуманизма (лат. humanus – человечный).  

Основы нового мировоззрения были заложены флорентийским поэтом Данте Алигьере (1265-1321), 

автором «Божественной комедии», заявившим, что из всех проявлений божественной мудрости именно че-

ловек является «величайшим чудом». Другой блестящий флорентиец Франческо Петрарка (1304-1374) в 

своих знаменитых сонетах воспел любовь к земной женщине как прекрасное, а не как греховное чувство. 

Джованни Боккаччо (1313-1375) современник Петрарки, в своем сборнике новелл «Декамерон» проповедует 

права человека на счастье в этой жизни, которое он связывает с любовью, с чувственными радостями. Бок-



 19

каччо утверждает, что любовь выше сословных перегородок, что благородство человека определяется не 

знатностью, а личной доблестью. 

Вера в возможности человека придавала  мировоззрению Ренессанса не только гуманистический, но 

и индивидуалистический характер. Концепция индивидуализма в философии Ренессанса отражает те изме-

нения в жизни человека, которые связаны с возникновением городской культуры, развитием ремесла, с пе-

реходом от натурального хозяйства к рыночным отношениям. 

Таким образом, можно выделить следующие основные черты культуры Возрождения: особое отно-

шение к античности – возрождение античных памятников искусства и античной философии, модификация 

средневековой христианской традиции, антропоцентризм, гуманизм, индивидуализм. 

 
2. Особенности гуманизма эпохи Возрождения. 
В эпоху итальянского возрождения наблюдается пристальный интерес к визуальному восприятию 

мира, что определило расцвет живописи и других форм пространственного искусства. Знаменитые худож-

ники и скульпторы итальянского Возрождения – Донателло (1386-1466), Боттичелли (1445-1510), Леонардо 

да Винчи (1452-1519), Микеланджело Буонаротти (1475-1564), Рафаэль Санти (1483-1520). 

В изобразительном искусстве Европы Возрождение знаменует поворот к реализму, который всегда 

связан с познанием (чем больше будет знать художник о действительности, тем глубже сможет он раскрыть 

лежащие в ее основе закономерности, тем ярче выявит индивидуальные особенности того или иного явле-

ния). Связь науки и искусства составляет одну из особенностей культуры Возрождения, отмеченной появле-

нием целой плеяды художников-ученых, среди которых первое место принадлежит Леонардо да Винчи. 

Изобразительное искусство Возрождения представляет контраст средневековому. Обращение к ре-

альности проявилось в распространении новых сюжетов, в развитии портрета, пейзажа, в новой интерпрета-

ции религиозных сюжетов, в обновлении художественных средств.  Эпоха Возрождения вырабатывает но-

вый язык искусства, в создании которого художники опирались на данные естественных и точных наук – 

оптики, геометрии, анатомии. Возникают теории линейной перспективы и пропорций человеческого тела, 

устанавливаются закономерности воспроизведения светотени. 

В отличие от эпохи средневековья, когда главными заказчиками произведений искусства были цер-

ковь и крупные феодалы, значительно расширился круг заказчиков и изменился их социальный состав (це-

ховые объединения ремесленников, купеческие гильдии,  горожане). 

Расширение спроса и увеличение количества светских заказов вызвали распространение новых 

форм искусства. Наряду с монументальным искусством все более и более широкое распространение полу-

чают станковые формы – живопись на дереве и холсте, скульптурные произведения из дерева, бронзы. Рас-

тущий спрос и демократизация искусства привели к возникновению новой ветви графики – гравюры на де-

реве и металле, которая давала возможность распространять изображение в большом количестве экземпля-

ров.  

Искусство Возрождения проникнуто идеалами гуманизма – оно создало образ прекрасного, гармо-

нически развитого человека. Многое роднит Возрождение с античной культурой, однако образ человека 

теперь становится более сложным и многогранным. В эпоху Возрождения человек считает себя хозяином 

своей судьбы, расцвет человеческой личности создает основу для все более углубленной индивидуализации 

художественного образа. 

Гуманистическая культура Возрождения была исключительно элитарной. Она оказалась доступной 

только людям образованным и оставалась чуждой широким массам. В тоже время изменения в образе жиз-

ни, вызванные переходом от феодальных к товарно-денежным отношениям, затронули все европейское об-

щество.  

 

3. Реформация. Духовные основы новой морали. 
Термин «Северное Возрождение» описывает особенности Ренессанса в других странах Европы. Под 

ним подразумевают не только географическую характеристику, но и некоторые особенности Ренессанса в 

Англии, Германии, Испании, Нидерландах, Швейцарии и Франции. Важной особенностью Северного Воз-

рождения было то, что оно происходило в период Реформации, а также то, что в культуре народов этих 

стран в силу исторических причин отсутствовало такое обилие памятников античности, как в Италии.  

Немецкое Возрождение стало завершением духовного и социального  кризиса, который длился пол-

века и сильно изменил средневековую Германию. С творчеством художников – Грюневальда (1475–1528), 

Дюрера (1471–1528) и Гольбейна Младшего (1498–1543) – связан «золотой век» немецкой живописи. Не 

обладая цельностью итальянского Ренессанса, немецкое Возрождение развивалось в хронологически корот-

кий период и не имело своего логического продолжения.  

Английский Ренессанс прославился не столько живописью и архитектурой, сколько театром. Его 

расцвет пришелся на конец XVI начало XVII века, достигнув своей вершины в творчестве Вильяма Шек-

спира (1564–1616). Вырос престиж театра; актеров, ранее презираемых бродячих комедиантов, окружали 

вниманием, они пользовались покровительством меценатов-вельмож.  

В Северной Европе на становление новой культуры наибольшее влияние оказало не античное на-

следие, а христианство. При всех различиях художников Северного Возрождения объединяет стремление к 

жизненной правде, которая является основой искусства Возрождения.  



 20

В основе Возрождения лежат идеи гуманизма. Но североевропейское искусство осмысливало место 

человека в мироздании иначе, чем итальянское. В искусстве Италии человек, наделенный безграничными 

творческими возможностями, способный преобразовать мир, рассматривается как центр вселенной. В ис-

кусстве Северной Европы человек – не вершина творения, а лишь одно из многочисленных свидетельств 

всемогущества Творца.  

Для Итальянского Возрождения характерна типизация, в то время как нидерландские и немецкие 

мастера уделяли много внимания передаче индивидуальных черт. Основной идеей итальянцев являлся ан-

тропоцентризм, а северных мастеров интересовал не только человек, но и мельчайшие подробности окру-

жающей среды. Кроме того, в работах северных мастеров каждый изображаемый предмет несет в себе сим-

волическое значение, чего нет у итальянцев. На итальянскую живопись влияние оказали идеи античности, 

гуманизм, на Северное Возрождение – средневековье и готика. 

Художники Северного Возрождения создали немалый вклад в историю живописи. Происходит бы-

товизация религии в искусстве, вводится готический эмпиризм – путь приблизительного восприятия дейст-

вительности, распространяется пантеизм и принцип портретности каждой детали. 

Культурные процессы, происходившие на севере Европы, тесным образом взаимосвязаны с движе-

нием Реформации и рождением протестантской культуры. 

Реформация (от лат. reformatio – преобразование) представляла собой мощное религиозное движе-

ние за возвращение к изначальным ценностям веры (к ее фундаменту).  

Лидером движения Реформации выступил монах и доктор теологии Мартин Лютер (1483-1546).  31 

октября 1517 г. в г. Виттенберге он прибил к дверям церкви свои 95 тезисов с осуждением злоупотреблений 

католической церкви и, прежде всего, продажи индульгенций – это событие считается формальным началом 

Реформации. Фактически Лютер предлагал вернуться к нравственным принципам первоначального христи-

анства с присущей ему простотой, искренностью, погруженностью в веру. Человеку не нужна церковь как 

институт, она является лишним звеном между верующим и Христом. Он должен внутри себя искупить грех 

покаянием, для этого не нужны священнослужители.  

Лютер отвергал внешний католический культ: почитание святых, иконы, алтари, крестное знамение, 

коленопреклонение, рассматривая их как разновидность некоей церковной магии. По его мнению, в проти-

воположность «подлинной набожности» католическая церковь заботится не о том, чтобы человек проникся 

волей Бога, а стремится Бога подчинить воле людей.  

Лютер был отлучен от церкви, но многие феодалы, стремясь получить церковные земли, активно 

поддержали его идеи. После религиозной войны лютеранство было принято многими германскими города-

ми, чему способствовал перевод Лютером Библии на немецкий язык. Таким образом, в Германии из католи-

ческой церкви выделилась особая протестантская церковь в форме лютеранства.  

Реформация способствовала процессу появления человека буржуазного общества – обособленного 

индивида со свободой нравственного выбора, самостоятельного и ответственного в своих суждениях и по-

ступках. В носителях протестантских идей выразился новый, буржуазный тип личности с новым отношени-

ем к миру. Таким образом, гуманизм и Реформация – это две  формы культуры (светская и религиозная) 

поднимающегося раннебуржуазного общества, противостоящие культуре утрачивающего историческое оп-

равдание средневекового феодального общества. 

 
 
8.1. Лекция № 8 (2 часа) 
Тема: «Становление русской культуры» 
8.1.1. Вопросы лекции: 
1. Языческая культура восточных славян. 

2. Особенности древнерусской средневековой культуры.. 

3. Особенности искусства Киевской Руси. 

 

8.2.1.Краткое содержание вопросов 
1. Языческая культура восточных славян. 
Процесс формирования русской культуры имеет свои специфические черты, определённые геогра-

фическим и политическим факторами: во-первых, это достаточно протяжённое географическое  пространст-

во, которое со временем требовало освоения; во-вторых, это наличие многочисленных народностей и этни-

ческих групп; в-третьих, это принятие православия, которое было ориентировано на традиционность, а  в 

идеалогическом ключе на приоритет государственного и общественного над личностным началом.  

Вопрос зарождения русского этноса в науке представляет собой сложную проблему. На этот счет 

имеются различные точки зрения, но преимущественно все исследователи признают, что реальными пред-

шественниками русского этноса были восточные славяне, принадлежавшие к группе индоевропейских на-

родов.  

Согласно данным исторической науки первые объединения славянских племен (поляне, кривичи, 

древляне, уличи, дреговичи, северяне и др.), главным занятиям которых было земледелие, возникли в 6 веке. 

Представители перечисленных племен строили городища, которые постепенно превращались в города, за-

нимались скотоводством, бортничеством, ремеслом.  



 21

Важную роль в жизни древних славян играла религия, существовавшая в форме политеизма. Данная 

религиозная форма была изначально определена близостью человека к природе: люди воодушевляли силы 

природы, верили в добрых и злых духов, осуществляли жертвоприношения.  

Со временем славяне, быт которых определяло занятие земледелием, стали поклоняться сверхъесте-

ственным существам, которые распоряжались дождем, огнем и т.д. Так возник культ Рода (источник всего 

живого) и рожаниц (богини плодородия), Ярила (бог весеннего солнца), Купала (плодотворящее божество 

лета) и др. 

С течением времени стали поклонялись Перуну, Хорсу и Велесу. Со временем род потерял своё зна-

чение и небом стал владеть Сварог. Сыном Сварога считался Сваротич – бог огня. Славяне почитали огонь, 

так  как он противостоял злу, прогонял демонов и злых духов, болезни. Погребальные обряды тоже были свя-

заны с огнём: со знатными русами сжигали их оружие, доспехи, коней.
12

 

Начиная с 6 века Сварог «уступает» место Перуну, который изначально был покровителем стражни-

ков и воинов, а с этого момента по вере славян покровительствует грому и молнии. Кроме того в языческих 

представлениях древних славян присутствуют космогонические идеи, в частности, Перун признаётся ещё и 

творцом вселенной.  Перуна почитали, боялись и 20 июля (день Перуна) емк приносили жертвы: быка или 

петуха – птицу, символизировавшую собой счастье и плодородие.   К числу почитаемых божеств относился и 

Велес – покровитель скота и скотоводов, позднее он стал покровителем богатства, торговли и поэзии.  

Славянская картина мира имела свои особенности: в ней ярко и образно сочетался культ предков, 

представления об окружающем мире, религиозные верования и магические ритуалы, связанные с земледе-

лием. Бытие, по представлениям древних славян представляло собой три мира (навь, явь и правь): 

• подземное царство; 

•  земля, на которой живут люди, животные, растут растения; 

• небо, где обитают высшие боги.  

В религиозной системе восточных славян имел место культ священного дерева (дуб, береза или со-

сна), которое имело символическое значение – соединяло три мира. У славян существовали довольно разви-

тые формы языческой обрядности, т.е. организованной, упорядоченной системы магических действий. Язы-

ческие верования, требовавшие наглядного символического воплощения религиозных представлений,  спо-

собствовали развитию древнерусского искусства
13

.   

Таким образом, в обществе древних славян под влиянием особенностей климатических условий, 

способствовавших развитию земледелии, в результате частичных заимствований из различных культур бы-

ло сформировано своеобразное древнерусское общество, которое стало основой для возникновения русско-

го государства и русской народности.  

 
2. Особенности древнерусской средневековой культуры. 
В X веке возникла острая необходимость в политическом объединении славянских племён. Языче-

ская религия не способствовала созданию единого государства, поэтому событие, названное в истории Кре-

щение Руси, становится переломным для дальнейшего развития  славянских народов. Христианская религия 

появилась на территории славянских племён из Византии. Это было обусловлено: во-первых, стабильными 

связями Киева и Константинополя в сфере политики и экономики;  во-вторых, личной заинтересованностью 

князя Владимира в в том, чтобы духовная власть по отношению к государственной власти находилась в 

подчинённом положении; в-третьих, Византийская церковь разрешала проводить службы на родном языке, в 

то время, как католическая – настаивала на проведении богослужений на латинском языке, чуждом славя-

нам.  

Кроме перечисленного, можно назвать ещё одну причину принятия византийского варианта христи-

анства – это близость (которой способствовали культурные связи славян с Византийской империей) эстети-

ческого восприятия славян и византийского народа. Для эстетического сознания восточных славян были 

свойственны яркая художественная образность, богатая ассоциативность и фантазия,  что, безусловно, спо-

собствовало более глубокому пониманию и восприятию византийской религиозно-эстетической системы.  

Одно из значений принятия христианства на Руси в том, что оно сформулировало новую картину 

мира. Но, следует отметить, что христианство не смогло полностью искоренить ряда языческих представле-

ний, которые в форме архетипов закрепились в народной среде. Можно говорить о том, что в культуре пра-

вославных христиан складывалось двоеверие или православно-языческий синкретизм
14

. Данное утвержде-

ние можно проиллюстрировать: в искусстве православной церкви, например,  активно использовались язы-

ческая символика, орнаментальные узоры переплетения – отголоски узелковой письменности древних сла-

вян.      

Влияние христианства на русскую историю и культуру: 
                                                           
12

 Столяренко Л.Д., Самыгин С.И., Сущенко Л.Г. Культурология: Учебное пособие. Изд. 2-е. – Москва.: 

ИКЦ «МарТ», Ростов н/Д: Изд центр «МарТ», 2009. – С.308. 
13

 Культурология : тексты лекций / В. В. Грибунин [и др.]. – Хабаровск : Изд-во Тихоокеан. гос. ун-та, 2008. 

– С.63. 
14

 Столяренко Л.Д., Самыгин С.И., Сущенко Л.Г. Культурология: Учебное пособие. Изд. 2-е. – Москва.: 

ИКЦ «МарТ», Ростов н/Д: Изд центр «МарТ», 2008. – С.312. 



 22

1. Принятие единой монотеистической религии способствовало политическому объединению сла-

вянских племён в единое общество.  

2.   Это событие позволило Руси устанавливать более тесные контакты с европейскими государст-

вами. 

3. Православная церковь внесла определённый порядок в жизнь людей, стала своеобразным цен-

тром духовного бытия. Единые для всех нравственные принципы и духовные установки постепенно сфор-

мировали новую идеологию, в основе которой лежали евангелистские заповеди.  

4. Христианская религия в форме православия сформулировала новое видение мира и определила 

место человека в нём.  

5. Христианство способствовало становлению письменности, образования, городской культуры.  

6. Принятие православной религиозной системы заложило основы для возникновения уникального 

по своей природе русского изобразительного искусства.  

Таким образом, говоря о значении принятия христианства для русской культуры, можно отметить, 

что данная религия в течение длительного времени была своеобразным центром культуры русского народа. 

Христианство определило многие формы культуры, на многие наложило свой отпечаток.   

 
3. Особенности искусства Киевской Руси. 
Хронологические рамки эпохи Киевской Руси условны (сер. 9  – нач. 12 вв) : ее началом считают 

либо  призвание на княжение в Новгород в 862 г. варяжских князей, либо поход князя Олега в 882. Заверша-

ется данный период, по мнению многих историков, княжением в Киеве Ярослава Мудрого (1019 -1054 гг.) 

или доводят до времени Владимира Мономаха (1113 – 1125 гг.) 
15

 

В 9 веке на  территории Восточной Европы складывается древнерусское государство с центром в 

городе Киев. Молодая культура данного государственного образования была определена языческой религи-

ей, которая приветствовала патриархально-родовые отношения, находившие своё выражение в таких явле-

ниях как кровная месть, многожёнство, рабство, человеческие жертвоприношения. Данная религия не спо-

собствовала политическому единству и внешней безопасности. По этой причине 988 год становится пере-

ломным, новая христианская религия монотеистического толка кардинально меняет культуру Киевской Ру-

си. При этом необходимо сказать, что процесс христианизации был сложным и длительным.  

Христианство оказало серьёзно влияние на внешнеполитическое положение Киевской Руси и во 

многом определило специфику ее государственного устройства. Киевскую Русь признали в Европе уважае-

мым государством. С принятием новой религии меняется отношение к власти, она начинает признаваться 

как власть, данная и освящённая Богом. Ранее князь просто избирался. Появился обряд возведения на кня-

жеский престол, соответствующий византийскому обряду венчания на царство. 

Важным культурным событием для Киевской Руси  было введение единой письменности. Формиро-

вание единого языка началось в 11 веке и завершилось к 14 веку. Материалом для письма служила телячья 

выделанная кожа (пергамент), затем в 15 веке появляется бумага. Литература этого периода испытывала 

серьёзное влияние церкви, первые летописцы были монахами. В древнерусской литературе имели место 

следующие жанры: летопись, повесть или житие святых,  поучение. Древнейшей русской летописью счита-

ется «Повесть временных лет»,  автором которой признают киевского монаха Нестора. Обширные рассуж-

дения на тему «откуда пошла земля русская» стали содержанием данного произведения. Летописцы в своих 

трудах отражали также проблемы христианской этики, проповедовали любовь к людям, осуждали крово-

пролитие и братоубийственные войны, иными словами, формировали патриотическое отношение к государ-

ству. К числу литературных произведений эпохи Киевской Руси традиционно относят: «Повесть временных 

лет» (1113 г.), «Слово о законе и благодати», «Слово о полку Игореве», «Сказания о Мамаевом побоище», 

«Слово о погибели земли русской», «Задонщина», «Житие о Борисе и Глебе». Среди всех слоёв населения в 

16 веке распространение получил свод житейских правил, основанных на религиозной этике, составленный 

протопопом Сильвестром и названный «Домострой».  

Следует сказать о богатство устной языковой культуры, которое запечатлено в народной поэтиче-

ской и песенной традиции: песнях, сказках, загадках, пословицах. Значительное место в фольклорной язы-

ковой традиции занимала календарная языковая поэзия, опиравшаяся на языческий культ: заговоры, закли-

нания, обрядовые песни. К Х веку относится возникновение нового эпического жанра героического былин-

ного эпоса. Главной темой былин Киевского цикла была тема борьбы с иноземными захватчиками, идея 

единства и величия Руси. В народной памяти былинный эпос сохранился до XX века. 

Особого расцвета культура Киевской Руси достигла во времена правления Ярослава Мудрого (1019 

– 1054 гг.). В этот период создавались библиотеки, осуществлялись переводы книг с греческого языка на 

славянский язык, в монастырях организовывались школы, имело место массовое обучение детей грамоте. 

Уровень развития культуры Киевской Руси для своего времени был достаточно высок. Значительных высот 

достигло законодательство, был создан первый свод  законов древнерусского государства – «Русская прав-

да». 

После принятия христианства по заказам государства, князей в городах начинается каменное строи-

тельство. Русские города стали соучастниками создания общеевропейского романского художественного 

                                                           
15

 Там же.  – С.312. 



 23

стиля. Выдающееся развитие получило русское ремесло. В Древней Руси существовало более 40 ремеслен-

ных специальностей. Важное место занимало кузнечное ремесло. Производилось более 150 видов изделий 

из железа, стали. На Руси были сделаны научно-технические открытия, в том числе создание цилиндриче-

ского замка, который с успехом продавался в Европе. Знания ремесленно-практического толка развивались, 

укреплялись, передавались из поколения в поколение. 

Таким образом, архитектура церквей, их символика знакомила с христианской картиной мира, дела-

ла ее близкой, понятой, родной для людей, населяющих эти территории, связывала народ и культуру новым 

«культурным смыслом»  – христианскими ценностями и традициями, которые на этих ценностях произра-

стали. При содействии архитектуры и символики церквей формировался новый «образ мира». 

В итоге, можно сказать, что процесс становления русской культуры имел свою специфику: во-

первых, географическое положение и климатические особенности, определившие земледелие как основной 

вид хозяйственной деятельности; во-вторых, языческая религиозная система, длительное время определяв-

шая быт и общественное сознание; в-третьих, православное христианство, кардинальным образом изменив-

шее социокультурное пространство Киевской Руси.   

Православный характер русского христианства и тесные экономические, политические, культурные 

связи с Византией, определили стилевую специфику цивилизации Древней Руси.  

 
 

2. МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ПО ПРОВЕДЕНИЮ СЕМИНАРСКИХ 
ЗАНЯТИЙ 

 
2.1 Семинарское занятие №1 (2 часа). 
Тема: «Культура как предмет исследования культурологии». 
2.1.1. Вопросы к занятию 
1. Становление и развитие представлений о культуре.   

2. Подходы к определению культуры: антропологический, социологический, фило-

софский.  

3. Понятие языка культуры. 

4. Структура и функции культуры. 

 

2.1.2. Краткое описание проводимого занятия  
При рассмотрении первого вопроса необходимо обратить внимание на развитие 

представлений о культуре в различные исторические периоды, начиная с античной трак-

товки до современности. 
Рассмотрение второго вопроса целесообразно начать с выявления основных видов 

определений культуры: описательного, семиотического, символического, герменевтиче-

ского, ценностного, нормативного, адаптивного, исторического, функционального и дру-

гих.  

При рассмотрении следующего вопроса необходимо дать определение следующим 

понятиям: язык культуры, вербальная коммуникация, невербальная коммуникация, се-

миотика, семантика, лингвистика, культурный код, знак, символ, образ, герменевтика, ес-

тественный язык, искусственный язык, символизм, иконические знаки, конвенциональные 

знаки, функциональные знаки. Пониманию данного вопроса будет способствовать рас-

крытие особенностей процесса формирования языка культуры, проведение сравнительно-

го анализа дефиниций «знак» и «символ», а также классификация видов языка культуры и 

определение его  основных функций. 

Изучение четвертого вопроса следует начать с выявления субъекта (носителя) 

культуры, который может быть личность, социальная группа, государство и человечество 

в целом. Сложная структура культуры определяет и разнообразие ее функций в жизни 

общества и человека. Необходимо охарактеризовать следующие функции культуры: гума-

нистическая, трансляционная, познавательная (гносеологическая), регулятивная (норма-

тивна), семиотическая (знаковая), ценностная (аксиологическая).  

 
2.2 Семинарское занятие № 2 (2 часа).  
Тема: «Морфология культуры». 



 24

2.2.1 Вопросы к занятию 
1. Уровни культуры. 

2. Культурные аспекты социальной организации: хозяйственная, политическая и 

правовая культуры. 

3. Религия и наука в контексте культуры.  

 
2.2.2. Краткое описание проводимого занятия  
При рассмотрении первого вопроса необходимо ввести понятие «морфология куль-

туры», дать его характеристику как раздела наук  о культуре, определить направления 

морфологического изучения культуры (генетическое, микродинамическое, историческое, 

структурно-функциональное, технологическое). Дополнением к данному вопросу послу-

жит выявление общей морфологической модели культуры, ее уровней. 

Более подробный анализ морфологической модели культуры составляет содержа-

ние следующих семинарских вопросов. Культурные аспекты социальной организации 

раскрываются с помощью понятий: хозяйственная, политическая и правовая культуры. 

Рекомендуется определить специфику данных видов культуры, дать их краткую характе-

ристику. 

Рассмотрение третьего вопроса необходимо начать, во-первых, с определения тер-

минов «философия», «наука», «религия», «искусство», во-вторых, проанализировать дан-

ные категории как формы культуры. Далее следует представить их функциональную зна-

чимость в общей системе культуры, проследить особенности процессов зарождения, раз-

вития, изменения и взаимодействия  данных форм общественного сознания. 

 

2.3 Семинарское занятие № 3 (2 часа). 
Тема: «Основные концепции культуры и цивилизации». 
2.3.1 Вопросы к занятию 
1. Понимание культуры в эпоху Средневековья.  

2. Осмысление культуры в Новое время. 

3. Психологическое направление в изучении культур.  

 

2.3.2. Краткое описание проводимого занятия  
При рассмотрении первого вопроса необходимо проанализировать взгляды средне-

вековых мыслителей на культуру. Особое внимание уделялось культу как религиозной 

составляющей жизни человека. 

Концепция Д. Вико является наиболее известной иллюстрацией  культурологиче-

ской мысли эпохи Нового времени. При рассмотрении данной концепции необходимо 

обратить внимание на выделенные мыслителем этапы развития культуры (героиче-

ский, божественный, человеческий) и дать им характеристику. Кроме того, нужно вы-

явить тенденцию противопоставления природы и культуры, которая наиболее ярко 

проявляется в работах Ж.-Ж. Руссо. В содержании ответа необходимо отразить кри-

тический взгляд просветителя на недостатки современной ему буржуазной культуры 

и цивилизации, указать причины негативной оценки им науки и искусства, а также 

представить возможные пути решения названных проблем. 

Далее следует обратить внимание на концепцию З. Фрейда и его трактовку 

культуры как запретов, которые складываются в обществе с эпохи первобытности. 

 
2.4 Семинарское занятие № 4 (2 часа).  
Тема: «Природа, культура, общество». 
2.4.1 Вопросы к занятию 
1. Роль культуры во взаимодействии человека с природой. 

2. Культура как способ адаптации человека к природе и обществу. 

3. Различные интерпретации отношения общества и культуры. 



 25

4. Природа и культура: единство и конфликт. 

 

2.4.2. Краткое описание проводимого занятия  
При рассмотрении вопроса: «Роль культуры во взаимодействии человека с приро-

дой» необходимо дать трактовку понятиям: культура, природа, человек. Следует просле-

дить влияние природы и культуры на формирование личности. Дополнением к данному 

вопросу послужит рассмотрение концепций В.И. Вернадского и Тейяра де Шардена. Ре-

комендуется проанализировать понятия «ноосфера» и «биосфера», а также вычленить ос-

новные стадии эволюции Земли. 

Способом адаптации человека к природе и обществу являются процессы социали-

зации и инкультурации. Поэтому, чтобы дать развернутый ответ на данный вопрос, следу-

ет дать трактовку этим понятиям, определить их специфику, а также определить роль со-

циальных институтов в культуре. Особое внимание следует уделить рассмотрению воз-

можных стратегий взаимоотношения человека и природы, их позитивных и негативных 

аспектов. 

Подготовку ответа на третий вопрос рекомендуется начать с обращения к теме 

«Основные концепции культуры и цивилизации». Особое внимание следует уделить тео-

риям З. Фрейда (культура как средство защиты человека от природы), А. Тойнби (концеп-

ция «Вызова-Ответа»), а также географическому подходу к изучению цивилизации (Ш.Л. 

Монтескье, Л. Мечников) и т.д. 

При рассмотрении последнего вопроса необходимо обратить внимание на трактов-

ку культуры как второй природы, а также противопоставление культуры и натуры. 

 
2.5 Семинарское занятие № 5 (2 часа). 
Тема: «Культурная картина мира». 
2.5.1 Вопросы к занятию 
1. Культурная картина мира в узком и широком смысле слова. 

2. Традиции, новации в культуре. 

3. Культурные нормы. 

4. Культурная самоидентичность. 

 

2.5.2. Краткое описание проводимого занятия  
Рассмотрение первого вопроса целесообразно начать с определения культурной 

картины мира. Узкий и широкий смыслы данного понятия раскрываются через категории 

«мировоззрение», «образ мира», «культурное пространство», «культурное время». Содер-

жание этих понятий необходимо зафиксировать в индивидуальном словаре. 

Второй вопрос тесно связан с темой «Социокультурная динамика». Рекомендуется 

вернуться к лекционному и учебному материалу по данной теме, определить понятия 

«традиция», «новация», рассмотреть типы культурных изменений. В качестве дополни-

тельного материала можно воспользоваться данными темы «Культурологические школы и 

теории», привести в пример основные концепции  эволюционистской школы культуроло-

гии.   

Подготовку третьего вопроса следует начать с определения понятия «культурная 

норма», «идеал», «ценность». Далее следует указать основные функции культурных норм, 

критерии их классификации и виды (привычка и манеры, этикет, обычаи, обряды, нравы, 

запреты, закон, право и т.д.). Дополнением к данным вопросам служит анализ норматив-

ной системы культуры, а также  характеристика нормативных конфликтов и введение по-

нятия «аномия». 

Определение «культурная самоидентичность» относится к основным понятиям 

культурологии, наиболее четкое содержание его раскрывается в словаре культурологиче-

ских терминов. В целом,  необходимо раскрыть критерии сопоставления «своей» культу-



 26

ры с другими культурами; определить понятия глобализации, унификации, посттрадици-

онного мира. 

 
2.6 Семинарское занятие № 6 (2 часа). 
Тема: «Культура западноевропейского средневековья». 
2.6.1 Вопросы к занятию 
1. Византия как центр раннесредневековой культуры. 

2. Христианский тип культуры. 

3. Духовная и художественная культура  Средневековья.         

4. Особенности средневековой картины мира. 

 

2.6.2. Краткое описание проводимого занятия  
При рассмотрении первого вопроса необходимо указать роль греко-римского на-

следия в формировании византийской культуры, антагонизм античной традиции и нового 

христианского мировоззрения. Важно определить содержание понятий: неоплатонизм, 

арианство, несторианство, монофиситизм, халкедонитство. Особое внимание рекоменду-

ется уделить рассмотрению сути основных христианских догматов (Символ Веры). Опре-

деляющей тенденцией развития культуры Византии второго исторического периода явля-

ется противостояние иконоборцев и иконопочитателей. Необходимо проследить основные 

этапы данного противостояния и его результаты.  

При рассмотрении второго вопроса необходимо проследить основные этапы гене-

зиса христианства, особенности его зарождения в Палестине, специфику распространения 

в Риме. Необходимо раскрыть понятия: христианское миросознание, духовность, грех, 

теоцентризм. Целесообразно подчеркнуть значение деятельности Вселенских соборов, 

указать утвержденные  на них догматы.  

Духовная культура Средневековья теснейшим образом связана с установившимся 

христианством, его нравственностью. Наиболее яркое выражение моральные принципы 

духовной культуры Средневековья находят в Нагорной проповеди Иисуса Христа. Необ-

ходимо указать значение монастырей, монашествующих орденов, дать определение поня-

тиям: францисканцы, доминиканцы, тамплиеры. Важное значение для построения целост-

ной духовной картины культуры средневековья имеют теологические системы Оригена, 

А. Блаженного, Ф. Аквинского. Художественная культура находит свое основное выраже-

ние в иконописи, зодчестве (раскрыть понятия готика, символизм, романский стиль).       

К основным чертам и принципам средневековой культуры, рассматриваемым в 

четвертом вопросе, относятся: теоцентризм, символизм, догматизм, креационизм, истори-

ческая направленность, наличие монашествующих орденов, эсхатологичность, апокалип-

тичность и другие. Необходимо дать краткую характеристику данных особенностей, ука-

зывая их значение и роль в культуре данного периода.  

 
2.7 Семинарское занятие № 7 (2 часа).  
Тема: «Культура Нового времени. XX век». 
2.7.1 Вопросы к занятию 
1. Новое время и Просвещение: общая характеристика. 

2. Особенности культуры эпохи Просвещения. 

3. Европейская культура XIX в. 

4. Европейская культура XX века (постмодернизм). 

 

2.7.2. Краткое описание проводимого занятия  
Рассмотрение первого вопроса предполагает анализ исторической ситуации XVII  

века, определившей коренные изменения в области как политических взаимоотношений, 

так и во взаимоотношениях человека и природы. Необходимо рассмотреть следующие по-

нятия: экспериментальная  наука, методология, анализ,  истина, критерии истины, рацио-



 27

нализм, эмпиризм. Важно охарактеризовать оценку роли и цели человека в концепциях Р. 

Декарта, Ф Бэкона, Б. Паскаля, И. Ньютона. При рассмотрении искусства XVII века, необ-

ходимо обратить внимание на крупнейшие общеевропейские стили: классицизм и барок-

ко. 

При подготовке ответа на второй вопрос необходимо обратить внимание на важ-

нейшие средства просвещения XVIII века  - литературу и театр. Важно охарактеризовать 

центральные идеи просветителей: критику феодального общества и церковного "мракобе-

сия", осознание основополагающей роли знания, воспитания и образования, материализм, 

исторический оптимизм, понимание человека как "tabula rasa" ("чистая доска"), идею про-

гресса человека и человечества. Здесь так же необходимо указать теоретическое значение 

идей Вольтера, Дени Дидро, Жана-Жака Руссо. 

Третий вопрос рассматривается с позиций эпохи стабилизации, формирования 

буржуазных демократий, начала научно-технического прогресса. Важное значение приоб-

ретают понятия массовости, «массового человека», плюрализма философских воззрений. 

Для понимания специфики культурных явлений ХIХ века, необходимо рассмотреть осо-

бенности толкования природы и назначения человека И. Кантом, Г. Гегелем, Ф. Ницше, а 

также представителями «философии жизни». 

Понятия  «модернизм» и «постмодерн» рассматриваются не просто как течения в 

современном искусстве, но  как общекультурные явления, во многом определившие раз-

витие западноевропейской и американской культуры ХХ века. Для ответа на поставлен-

ный вопрос необходимо определить следующие понятия: фовизм, кубизм, экспрессио-

низм, дадаизм, сюрреализм. Необходимо также указать две основные стадии модернизма 

– синтез и деструкцию, их особенности. Особое значение имеет анализ важнейшей ценно-

сти постмодернизма – «радикальной множественности». 

 


