
ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ
УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ

«ОРЕНБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ АГРАРНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ»

МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ДЛЯ ОБУЧАЮЩИХСЯ
ПО ОСВОЕНИЮ ДИСЦИПЛИНЫ

ФТД.В.01 Этноконфессиональные ценности

Направление подготовки 19.04.04 Продукты питания животного происхождения

Профиль подготовки «Технология и организация производства продуктов 
питания»

Квалификация выпускника      магистр

        Форма обучения       заочная   

1



СОДЕРЖАНИЕ

1. Конспект лекций………………………………………………………….………….…..3
1.1Лекция  №  1  Предмет  и  структура  дисциплины «Этноконфессиональные

ценности»…………………………………………………………………………………3
1.2Лекция  №  2  Сущность  и  содержание  общечеловеческих,  духовных  и

нравственных ценностей..…...……………………………
2. Методические указания по проведению семинарских занятий…………………...6

2.1Семинарское занятие № С-1 Религия и мораль……………………………..……...10
2.2Семинарское занятие № С-2 Нравственность и  нравственные нормы поведения и

взаимоотношений между людьми.………………………........................................10
2.5Семинарское занятие № С-3  Принцип гуманизма – основополагающий принцип

мировых религий ………………………………………………………………………11
2.6Семинарское занятие № С-4  Антигуманная сущность и характер деструктивных

сект и религиозных сект и объединений……………………….……………………..11



1. КОНСПЕКТ ЛЕКЦИЙ
1. 1 Лекция № 1 (2 часа).

Тема: Предмет и структура дисциплины «Этноконфессиональные ценности».
1.1.1 Вопросы лекции
1. Роль религии в обществе. 
2. Структура курса «Этноконфессиональные ценности». 
3. Этническое сознание. 

1.2.1. Краткое содержание вопросов 
1. Роль религии в обществе. 
Всякая система мировоззрения вырабатывает свои принципы понимания природы,

общества и человека. Религиозная система также содержит эти принципы, но если точные,
естественные  и  общественные  науки  предлагают  для  описания  и  решения  проблем
различные методы, то  у  религии,  при всей разносторонности  способов воздействия  на
человека, метод один - моральное воздействие. При этом каждая религиозная организация
стремится  к  положению  единственного  общественного  арбитра,  присваивая  себе  роль
высшего судьи в делах морали. Это происходит на основании того, что моральные нормы
светского  общества  чаще поддаются модификации в процессе  исторического развития,
чем ―незыблемые  заповеди религии. С традиционной религиозной точки зрения, мораль‖
дарована  человеку  свыше,  ее  основные  нормы  и  понятия  сформулированы
непосредственно  божеством,  зафиксированы  в  священных  книгах,  и  люди  должны
неукоснительно следовать им. Как утверждает О.Ф. Лобазова «существенная особенность
религиозной морали - ―удвоение  нравственных обязанностей. Основные установки этой‖
морали ориентируют человека на два объекта, на две группы ценностей: человеческие и
сверхчеловеческие.  При  этом  задачи  человеческого  существования  оказываются
подчинены  задачам  религиозного  служения»1.  С  религиозной  точки  зрения,  истинно
нравственным  поведением  будет  то,  которое  соответствует  религиозным  догмам.  Но
поскольку  даже  внутри  религиозного  вероучения  всегда  немало  противоречий,
определяемых  условиями  и  временем  возникновения,  то  выполнение  этих  норм  в
различные  эпохи  на  практике  весьма  отличается  друг  от  друга.  Например,  Библия
соединила  в  себе  многочисленные  взгляды  людей  разных  эпох  и  потому  изобилует
противоречивыми  указаниями.  Известные  евангельские  призывы:  ―Не  заботьтесь  о
завтрашнем дне , наблюдая ―птиц небесных: они не сеют, не жнут  и ―Полевые лилии,‖ ‖
как  они  растут:  не  трудятся,  не  прядут  (Мф.  6:26,  28,  34)  –  выражали  неприятие‖
необходимости работать на угнетателей и презрительное отношение к труду как таковому.
В другом новозаветном изречении: ―Кто не работает, пусть не ест  - нашло отражение‖
осуждающее  отношение  к  праздности  высших  слоев  рабовладельческого  государства.
Наверное, никогда не утихнут споры о том, что сложнее для человека - повиноваться Богу
или  собственной  совести.  У  верующего  человека  всегда  есть  высший  контролер,  от
которого  ничего  нельзя  скрыть,  но  он  же  может  и  все  простить,  если  как  следует
раскаяться. В российской православной традиции даже сложилось мнение о том, что Богу
больше приносят пользы грешники. Поскольку совершить богоугодное дело – преодолеть
зло – можно только испытав это зло и отказавшись от него сознательно. А живя все время
нравственно  и  не  греша,  человек  не  совершает  душевных  усилий,  за  которые  должен
вознаграждаться  он на  том свете.  В вероучении Кальвина эта проблема решена с  еще
большей  откровенностью  –  оправдание  перед  богом  личной  верою,  а  не  делами.
Получается так, что человек может совершать сколь угодно неблаговидные поступки, но

1 Лобазова О.Ф. Учебник / О.Ф. Лобазова; под общ. ред. Академика РАН, проф. В.И. 
Жукова. – 6-е изд., испр. И доп. – М.: Издательско торговая корпорация «Дашков и К», 
2009. – 488с. С. 40-41

3



если  он  верит  в  бога,  то  посмертное  благоденствие  ему  обеспечено.  Именно  такое
противоречие в религиозном учении дало возможность критикам религии говорить о том,
что верой прикрываются самые мерзкие недостатки человечества и у людей всегда есть
возможность совершенствовать себя в пороках, прикрываясь верой в бога. При разнице
взглядов  религиозных  и  нерелигиозных  людей  на  источник  моральных  ценностей,  на
практике они могут вести сходный нравственный образ жизни, разделять одни и те же
принципы, одинаково понимать, что есть добро и зло. Опасна не безрелигиозная позиция,
а  позиция,  в  которой  нет  твердых  духовно-нравственных  оснований,  объективных
ценностей,  независимо от  того,  религиозные  они или безрелигиозные.  Безрелигиозный
выбор  заставляет  человека  задуматься  о  таких  проблемах,  которые  не  возникают  у
верующего, ведь безрелигиозному человеку не приходится рассчитывать на помощь Бога,
остается  надеяться  только  на  собственные  силы.  Это  требует  огромного  мужества,
интеллектуально-волевых  ресурсов,  духовной  зрелости  и  нравственного  здоровья.
Философы часто рассуждают о ―мужестве быть , о ―тайне  существования человека,‖ ‖
его жизни, нравственности. И религиозные, и нерелигиозные люди по-своему отвечают на
этические  вопросы.  В  этом  плане  они  могут  взаимно  обогащать  друг  друга,  свои
моральные  взгляды  и  убеждения,  вести  плодотворный  гуманистический  диалог  о
феномене Человека,  его предназначении.  И религиозные,  и нерелигиозные люди могут
эффективно сотрудничать в переустройстве мира по законам справедливости и гуманизма,
существовать в дружеском взаимодействии.

2. Структура  курса «Этноконфессиональные ценности».
Этнографы,  этнопсихологи  говорят  об  устойчивых  особенностях  национального

поведения,  не  подверженных  господствующим  в  тот  или  иной  исторический  период
идеологии,  политическому устройству, о неизменности определяющих духовную жизнь
нации архетипов  – способах  связи образов,  лежащих в  основе творческого  понимания
мира  и  передающихся  из  поколения  в  поколение.  Своеобразие  и  стабильность
менталитета той или иной нации, этническая доминанта, по выражению Л.Н. Гумилѐва,
базируется  на  некоей  совокупности  национальных  ценностей,  ориентация  на  которые
определяет вектор поведения людей в ситуации исторического выбора. Ценность – это
понятие,  используемое  в  гуманитарных науках  для  обозначения  явлений,  объектов,  их
свойств,  а  также  абстрактных  идей,  воплощающих  в  себе  общественные  идеалы  и
выступающие как эталон должного. Ценность есть нечто всепроникающее, определяющее
смысл и всего мира в целом, и каждой личности, и каждого события, и каждого поступка,
писал Н.О. Лосский.

Основные свойства ценностей и ценностных отношений по концепции профессора
Г.П. Выжлецова:

"1) Исходная особенность ценностных отношений в том, что они включают в себя...
желаемое, связанное с добровольным, свободным выбором, душевным стремлением;

2) ценности не разъединяют, не отчуждают человека от других людей, от природы
от самого себя,  а  напротив,  объединяют,  собирают людей в общности  любого уровня:
семью,  коллектив,  народность,  нацию,  государство,  общество  в  целом,  включая,  как
говорил П.А. Флоренский, в это единство человечности весь мир; 

3) ценностные отношения являются для людей не внешними и принудительными,
а внутренними и ненасильственными; 

4) подлинными ценностями, например, совестью, любовью или мужеством, нельзя
завладеть с помощью силы, обмана или денег, отобрать их у кого-либо так же, как власть
или богатство"2. 

Г.П. Выжлецов считает,  что ценности выражают определенные типы отношений

2 Вежбицкая А.Н. Понимание культур через посредство ключевых слов / Вежбицкая А.Н.. Пер. с анг. А.Д. 
Шмелѐва. - М.: языки славянской культуры,- 2001. - С.287.

4



между  людьми,  и  именно  таких  отношений,  которые  не  разъединяют,  не  отчуждают
человека от других людей, от природы и от самого себя, а напротив, объединяют людей в
общности, такие, как семья, народность, нация, общество в целом, включая, как говорил
Флоренский, в это единство человечности весь мир. 

Характер  базовых  ценностей,  присущих  той  или  иной  нации,  складывается  в
течение длительного времени и зависит от многих факторов. Во-первых, это природные
характеристики  той  территории,  на  которой  нация  сформировалась,  для  России  –  это
фактор огромного пространства суровой северной страны. В начале 19 века П.Я. Чаадаев
писал:  «Есть  один  факт,  который  властно  господствует  над  нашим  историческим
движением,  который  красной  нитью  проходит  через  всю  нашу  историю,  который
содержит в себе, так сказать всю еѐ  философию, который проявляется во все эпохи нашей
общественной жизни и определяет их характер, который является в одно и то же время и
существенным элементом нашего политического величия и истиной нашего умственного
бессилия: это факт географический»3. Во-вторых, сама история существования русского
государства,  многонациональный  состав  его  населения  и  постоянная  необходимость
обороны  от  внешних  врагов.  В-третьих,  преимущественный  характер  хозяйственной
деятельности русских и сложившийся на основе этой деятельности тип жизнеустройства.
В-четвѐртых,  историческая  роль  государства,  его  патерналистский  характер,
обусловленный  необходимостью  обеспечить  выживание  каждого  человека  в  суровых
природных  условиях.  В-пятых,  это  философские,  этические,  эстетические  постулаты
православия  –  религиозного  мировоззрения  русского  человека.  Это  далеко  не  полный
список  факторов,  обусловивших  особенности  представлений  русского  человека  о  том,
«что такое хорошо и что такое плохо».

3. Этническое сознание
Как показывают исследования в области этики и ряда других наук, нравственные

отношения  коренятся  в  обществе,  имеют  собственный  источник  возникновения,
развития  и  совершенствования,  "произрастают"  из  гущи  человеческих  отношений,
складываются между людьми в их социальной и личной жизни и отражают реальную
практику человеческого общежития. На заре человечества постепенно формирующаяся
в обществе  методом "проб и ошибок",  в условиях постоянной борьбы за выживание
система  запретов,  предписаний  и  обычаев  стала  реальной  основой  возникновения
собственно нравственных норм, морали. С религиозной точки зрения фундаментальным
требованием  истинно  нравственного  поведения  является  его  принципиальное
соответствие  религиозным  императивам  и  догматам.  Важное  место  в  системе
религиозной  морали  занимают  социально-корпоративные  (сословные  и  пр.)  идеи  и
представления, отражающие и выражающие позиции различных общественных слоев и
групп. Религиозная мораль не "надсоциальна", социально-корпоративное содержание и
наполнение  религиозно-нравственных  требований  в  различные  исторические  эпохи
оказываются  совершенно  неоднородными.  Одни  и  те  же  императивы  религиозной
морали способны выражать самые различные общественные позиции. 

К  сильным  сторонам  религиозной  морали  и  этики  можно  отнести  внешнюю
простоту  ответов  на  самые  сложные  нравственные  проблемы,  твердое  обеспечение
критериев  нравственных  ценностей,  идеалов  и  требований,  их  своеобразную
целостность  и  упорядоченность.  Готовые,  уже  имеющиеся  в  системе  религиозной
морали  ответы  на  основные  вопросы  нравственной  жизни  способны  вызвать
определенную эмоционально-психологическую умиротворенность этического сознания
людей.  Сильной  стороной  религиозной  морали  выглядит  и  постановка  проблемы

3 Шестые Поливановские чтения.Сборник статей по материалам докладов и сообщений 
конференции.Часть1. Идеи Е.Д. Поливанова в свете современных лингвистических концепций. Проблемы 
социолингвистики. Смоленск, 20-21 мая 2003 года. – Смоленск: СГПУ, 2003.- С.168.

5



нравственной  ответственности  человека  за  совершенные  деяния  (перед  всевидящим
Богом,  прежде всего).  Но,  с  другой стороны,  эти же стороны религиозной морали в
состоянии придать сознанию верующих такие ориентации, как нравственный буквализм
и догматизм,  пассивность,  отказ  от дальнейшего  углубленного постижения  существа
поставленных этических вопросов, нетерпимость и даже фанатизм - ведь в священных
писаниях, как предполагается, все моральные истины уже представлены. Неоднозначно
и решение проблемы нравственной ответственности человека. Расплачивается за свои
дела он вроде бы перед Богом, однако на практике от имени Бога говорили церковь,
духовенство,  различного  рода  пророки  и  харизматические  лидеры,  причем  зачастую
высказывали  взаимоисключающие  в  моральном  отношении  положения.  Иными
словами, критерии и гарантии религиозных нравственных истин не вполне надежны: в
реальной жизни людей "абсолютные истины" религиозной морали интерпретируются и
применяются  по-разному.  Религиозная  мораль  сберегает,  сохраняет  некоторые
культурные,  национально-бытовые  и  прочие  традиции.  Религия,  освящая  некоторые
достигнутые  на  определенном  этапе  развития  человечества  нравственные  нормы,
ценности, запреты и повеления, придавая им ореол святости и абсолютности, оформляет
этот довольно противоречивый и разнородный, "многоукладный" этический комплекс в
виде  монолитного,  единого,  неоспоримого,  годного  на  все  времена,  вечного
богоустановленного  свода  правил,  несоблюдение  которых  влечет  трагичные
последствия для общества и отдельных его членов.  При этом подчеркивается особая
моралеобразующая функция религии в генезисе и упрочении нравственности. 

Философы  часто  рассуждают  о  "мужестве  быть",  о  "тайне"  существования
человека,  его жизни, его нравственности.  И религиозные,  и нерелигиозные люди по-
своему отвечают на  эти "проклятые"  этические  вопросы (в  философии их называют
экзистенциальными). В этом плане верующие и неверующие могут взаимно обогащать
свои моральные взгляды и убеждения, вести плодотворный гуманистический диалог о
феномене Человека, его предназначении, опорах его морали.

1.3. Лекция №2 (2 часа) 
Тема:  Сущность  и  содержание  общечеловеческих,  духовных  и  нравственных

ценностей
1.3.1. Вопросы лекции
1. Понятие общечеловеческих ценностей и проблема их определения. 
2. Понятие нравственных ценностей
3. Сущность нравственного воспитания  и критерии нравственной воспитанности.

1.3.2. Краткое содержание вопросов 
1. Понятие общечеловеческих ценностей и проблема их определения. 
Проблема  общечеловеческих  ценностей  является  одной  из  самых  сложных

(трудных  для  постановки,  исследования  и  решения),  запутанных,  явно  задевающих
интересы  представителей  разных  страт  и  идеологий.  Неудивительно,  что  по  ней
существовало  и  существует  множество  мнений,  подходов  к  решению,  точек  зрения,
учений.  В  этом  можно  убедиться,  обратившись,  например,  в  Интернет  или  к
спецлитературе,  к  идеологическим  спорам,  политическим  баталиям,  предвыборным
кампаниям, опросам общественного мнения и т.п.

В  ошеломляющем  многообразии  мнений  и  точек  зрения  по  данному  вопросу
общечеловеческих ценностей следует выделить два крайних  типа: 1) общечеловеческих
ценностей нет; 2) общечеловеческие ценности есть.

1. Первый тип подразделяется на три вида.
а) Общечеловеческих ценностей не было, нет и быть не может, ибо, во-первых, все

люди, их общности имели и имеют особые, различные и даже несовместимые интересы,

6



цели, верования и т.п.; во-вторых, как и любая мировоззренческая проблема, она не может
иметь однозначного решения; в-третьих, данная проблема очень сложная для понимания и
решения;  в-четвертых,  на  ее  решение  существенно  влияют  разноаспектные  подходы
(моральный, правовой, религиозный, политический и др.); в-пятых, ее решение во многом
обусловлено  эпохальными  и  конкретно-историческими  условиями,  а  они  были  и  есть
очень  разные;  в-шестых,  ценности  носили  и  носят  только  локальный  во  времени  и
пространстве характер.

б)  Общечеловеческих  ценностей  не  было  и  нет,  но  понятие  о  них  некоторыми
социальными кругами используется в благих или в корыстных целях для манипуляции
общественным мнением.

в) Общечеловеческих ценностей не было и нет, но поскольку разные сообщества не
существуют  изолированно  друг  от  друга,  то  для  мирного  сосуществования  различных
социальных сил, культур, цивилизаций и т.п. необходимо выработать соответствующий
набор, систему «общечеловеческих ценностей». Выходит, этих ценностей не было и нет,
но  их  можно  и  даже  нужно  искусственно выработать  и  навязать  всем  людям,
сообществам, цивилизациям.

2. Общечеловеческие ценности есть. Но они очень по-разному трактуются.
а)  Общечеловеческие  ценности  -  это  только  материальное (богатство,

удовлетворение половых страстей и др.).
б) Общечеловеческие ценности - это чисто  духовное (из религиозной, моральной,

юридической и т.п. сфер).
в) Общечеловеческие ценности - это сочетание как материальных факторов, так и

духовных.
При  этом  одни  считают  «ценности»  стабильными,  неизменными,  а  другие  -

меняющимися в зависимости от смены экономических, политических, военных и других
условий, от политики правящей верхушки или партии, от смены социально-политического
строя и т.д.  Например, в России господство частной собственности после Октябрьской
революции сменилось господством общественной, а затем снова частной (отсюда, мол, все
ценности  каждый раз  полностью менялись  по  принципу:  «Да  здравствует  «долой»!»  -
«Долой «да здравствует»!»).

2. Понятие нравственных ценностей.
Нравственность  -  совокупность  ценностей  и  норм,  которые ориентируют людей

поступать в соответствии с принятыми в данном обществе представлениями о добре и зле.
Нравственность  выступает  одним  из  самых  важных  и  существенных  факторов
общественной жизни, общественного развития и исторического прогресса.

Ценности - это нравственные и эстетические нормы, выработанные человеческой
культурой и являющиеся продуктами общественного сознания. Индивид усваивает их в
процессе своей социализации.

В  структуре  духовности  особое  место  занимают  нравственные  ценности.  Они
оказывают  огромное  воздействие  на  объективную  реальность,  и  главным  образом,  на
социальный мир. Нравственные ценности детерминируют поведение людей,  во многом
определяют их взаимоотношения - межличностные, групповые и социальные. Через них
осуществляется  опосредование  их  производственной,  социально-политической,
культурно-эстетической деятельности, ее гуманизация и ориентация на общечеловеческие
ценности.

В центре внимания нравственных ценностей находятся такие базовые ценности, как
истина, добро, красота, чувство долга, совесть.

Нравственные ценности  -  высшие ценности  человека,  главными категориями их
определяющими являются категория добра и совести, должного во благо; они охватывают
совокупность  действий  (служение),  принципов,  норм  нравственного  поведения  и

7



слагаются на основе тех реальностей и поступков, на основе которых человек оценивает,
одобряет, то есть воспринимает их как добрые, благие, справедливые.

Нравственные (моральные) ценности - это то, что еще древние греки именовали
«этическими  добродетелями».  Античные  мудрецы  главными  из  этих  добродетелей
считали  благоразумие,  доброжелательность,  мужество,  справедливость.  В  качестве
нравственных  ценностей  у  всех  народов  почитаются  честность,  верность,  уважение  к
старшим,  трудолюбие,  патриотизм.  И хотя  в  жизни люди далеко не  всегда  проявляют
подобные качества, но ценятся они людьми высоко, а те, кто ими обладают, пользуются
уважением.  Эти  ценности,  представляемые  в  их  безупречном,  абсолютно  полном  и
совершенном выражении, выступают как этические идеалы.

3. Сущность  нравственного  воспитания   и  критерии  нравственной
воспитанности.

Нравственное  воспитание  -  одна  из  важнейших  сторон  многогранного  процесса
становления  личности,  освоение  индивидом  моральных  ценностей,  выработка  им
нравственных качеств, способности ориентироваться на идеал, жить согласно принципам,
нормам и правилам морали, когда убеждения и представления о должном воплощаются в
реальных поступках и поведении.

Воспитание растущего человека как формирование развитой личности составляет
одну из главных задач современного общества. Преодоление отчуждения человека от его
подлинной  сущности,  формирование  духовно  развитой  личности  в  процессе
исторического развития общества не совершается автоматически. Оно требует усилий со
стороны людей, и эти усилия направляются как на создание материальных возможностей,
объективных  социальных  условий,  так  и  на  реализацию  открывающихся  на  каждом
историческом этапе новых возможностей для духовно-нравственного совершенствования
человека.

Цель  нравственного  воспитания  реализуется  всем  содержанием  воспитательной
деятельности, которая представляет собой двусторонний процесс отношений субъекта и
объекта воспитания.

Воспитательная деятельность предполагает процесс превращения моральных норм
во  внутренние  убеждения  личности,  установки  к  действию  при  этом  как  воспитатель
выступает «соавтором» и «поставщиком» воздействия общества на личность с помощью
используемых  им  специфических  воспитательных  средств  и  приемов,  так  и  объект
воспитания является активным участником процесса воспитания: избирательно относится
к восприятию направленных на него общественных воздействий и поэтому в известном
смысле сам выступает субъектом воспитания.

Нравственное воспитание как определенный процесс включает в свое содержание
прежде всего сообщение воспитуемым определенной информации о должном поведении.
Ответственность  за  поведение  вырабатывается  на  основе  знания  о  том,  как  надлежит
человеку поступать в определенных условиях. Усвоение моральных норм осуществляется
стихийно  в  повседневном  общении  людей.  Нравственное  воспитание  придает  этому
процессу целевую направленность, систематичность с помощью этического просвещения.
Как бы ни варьировались его формы, принципиальным является то, что данное средство
нравственного воспитания нуждается в развитии и совершенствовании.

Термин  «нравственность»  берет  свое  начало  от  слова  нрав.  «Нравы»  –  это  те
эталоны  и  нормы,  которыми  руководствуются  люди  в  своем  поведении,  в  своих
повседневных  поступках.  Нравы  не  вечные  и  не  неизменные  категории,  они
воспроизводятся  силой  привычки  масс,  поддерживаются  авторитетом  общественного
мнения, а не правовых положений.

8



Л.А. Григорович дал следующее определение «нравственность» – это личностная
характеристика,  объединяющая  такие  качества  и  свойства,  как  доброта,  порядочность,
дисциплинированность, коллективизм.

И.С.  Марьенко  обозначил  «нравственность»  –  как  неотъемлемую  сторону
личности, обеспечивающую добровольное соблюдение ею существующих норм, правил,
принципов  поведения.  Они  находят  выражение  в  отношении  к  Родине,  обществу,
коллективу, отдельным людям, к самому себе, труду.

«Нравственные  нормы»  –  это  правила,  требования,  определяющие,  как  человек
должен поступить в той или иной конкретной ситуации.

Нравственная  норма  может  побуждать  ребенка  к  определенным  поступкам  и
действиям, а может и запрещать или предостерегать от них.

«Воспитание»  –  процесс  целенаправленного  формирования  личности.  Это
специально организованное, управляемое и контролируемое взаимодействие воспитателей
и  воспитанников,  конечной  своей  целью имеющее  формирование  личности,  нужной и
полезной обществу.

Понятие «нравственное воспитание» всеобъемлюще. Оно пронизывает все стороны
жизнедеятельности человека. Именно поэтому выдающийся педагог современности В.А.
Сухомлинский, разработав воспитательную систему о всестороннем развитии личности,
вполне  обосновано  считал,  что  ее  системаобразующий  признак  –  нравственное
воспитание.  «Сердцевина  нравственного  воспитания  –  развитие  нравственных  чувств
личности».

«Нравственное  воспитание»  –  это  целенаправленное  и  систематическое
воздействие на сознание, чувства и поведение воспитанников с целью формирования у
них нравственных качеств, соответствующих требованиям общественной морали».

Нравственное  воспитание  эффективно  осуществляется  только  как  целостный
процесс  педагогической,  соответствующей  нормам  общечеловеческой  морали,
организации  всей  жизни  младших  подростков:  деятельности,  отношений,  общения  с
учетом их возрастных и индивидуальных особенностей.

Результатом  целостного  процесса  является  формирование  нравственно  цельной
личности,  в  единстве  ее  сознания,  нравственных  чувств,  совести,  нравственной  воли,
навыков, привычек, общественно ценного поведения.

2. МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ПО ПРОВЕДЕНИЮ СЕМИНАРСКИХ
ЗАНЯТИЙ

2.1. Семинарское занятие № 1. (2 часа)

Тема 1. Религия и мораль. 
2.1.1 Вопросы к занятию
1. Модели роли религии в культуре. 

9



2. Духовность и душевность человека. 
3. Проблема гармонической целостности человека. 

2.1.2 Краткое описание проводимого занятия:
 Модели роли религии в культуре. 
Необходимо рассмотреть три основные модели роли религии в культуре: религия –

генотип  культуры;  хозяйство  –  генотип  культуры;  религиозно-хозяйственная  модель.
Кроме  того,  следует  показать,  что  через  активное  взаимоизменение  и  обратные  связи
религия  и  экономика  оборачиваются   двумя  неразъемлимыми  сторонами  единой
субстанции культуры.

 Духовность и душевность человека. 
Рассмотрение  вопроса  следует  начать  с  того,  что  существуют  три  основные

религиозно-философские   модели  человека  –  одномерная,  двухмерная  и  трехмерная.
Необходимо рассмотреть функции духа, души и плотим в трехмерном человеке.

 Проблема гармонической целостности человека. 
Рассмотрение данного вопроса следует начать с определения человека.  Раскрыть

понятие  человеческой  целостности  и  раскрыть  ее  типы.  Также  следует  показать
многообразие  идеалов  гармонии.  Раскрыть  суть  художественного  лика  гармонической
целостности.

2.2 Семинарское занятие № 2. (2 часа) 
Тема:  Сущность и содержание общечеловеческих, духовных и нравственных

ценностей 
2.2.1 Вопросы к занятию
1. Проблема формирования общечеловеческих ценностей. 
2. Классификация общечеловеческих ценностей. 
3. Содержание нравственных и общечеловеческих ценностей. 

2.2.2 Краткое описание проводимого занятия:
1. Проблема формирования общечеловеческих ценностей. 
При рассмотрении данного вопроса необходимо  обратиться к вопросу о проблеме

общечеловеческих ценностей,  которая является одной из самых сложных (трудных для
постановки,  исследования  и  решения),  запутанных,  явно  задевающих  интересы
представителей разных страт и идеологий. 

 2. Классификация общечеловеческих ценностей. 
Рассмотрение  данного  вопроса  требует  тщательного  анализа  проблемы

общечеловеческих  ценностей.   Существуют  разнообразные  классификации
общечеловеческих ценностей, необходимо рассмотреть несколько основных подходов.

3. Содержание нравственных и общечеловеческих ценностей.
Идеи общечеловеческих ценностей возникли в античном мире, получили развитие

в  эпоху  Возрождения  и  сохранились  до  наших  дней.  Следует  отметить,  что  в  центре
прогрессивных идей каждого народа была идея признания человека высшей ценностью,
уважения  к  его  личности  и  достоинству,  идеи  добра  и  духовности.  Жизнь,  здоровье,
любовь, труд, мир, красота, творчество несут в себе гуманистическое начало.

2.3 Семинарское занятие № 3. (2 часа)
Тема: Принцип гуманизма – основополагающий принцип мировых религий.
2.3.1 Вопросы к занятию
1. Светский и религиозный гуманизм. 
2. Неогуманизм и его основные характеристики. 

10



3. Исторические судьбы глобального гуманизма. 

2.3.2 Краткое описание проводимого занятия:
Светский и религиозный гуманизм. 
При  рассмотрении и данного вопроса следует отметить, что светский гуманизм —

одно  из  направлений  современной  философии  гуманизма,  мировоззрение,  которое
провозглашает  человека,  его  право  на  счастье,  развитие  и  проявление  своих
положительных  способностей  наивысшей  ценностью.  Гуманистическое  мировоззрение
противопоставляется  религиозному,  не  признаёт  существования  сил,  стоящих  выше
человека  и  природы.  Необходимо  подчеркнуть,  что  светский  гуманизм  утверждает
способность  и  обязанность  вести  этический  образ  жизни  без  привлечения  гипотезы  о
существовании  Бога.  От  религиозного  гуманизма  отличается  тем,  что  отвергает
религиозную веру как принципиально иллюзорный способ ориентации человека в мире. 

Неогуманизм и его основные характеристики. 
В  основе  неогуманизма  лежит  целостное  представление  о  человеке,  природе,

обществе и о возможных путях гармонизации связей между ними, а также идея усиления
личной гражданской ответственности человека за судьбы культур, народов, мира в целом.
Следует  отметить,  что  неогуманизм  ориентирует  человека  не  столько  на
технократические,  сколько  на  психические,  нравственные  и  экологические  критерии
прогресса. 

Исторические судьбы глобального гуманизма. 
Следует подчеркнуть, что констатация глобального "кризиса гуманизма" к чему-то

и обязывает ученое сообщество, то вовсе не к тому, чтобы отмахнуться от этой, казалось
бы,  потерявшей  привлекательность  проблемы.  Она  обязывает  заглянуть  вглубь  самого
понятия,  проследить  историческую  типологию  гуманистических  сознаний  и  практик,
наконец, вскрыть причины нынешнего кризиса и тенденции его разрешения. 

2.4 Семинарское занятие № 4. (2 часа)
Тема: Антигуманная сущность и характер деструктивных сект и религиозных

сект и объединений. 
2.4.1 Вопросы к занятию
1. Признаки деструктивных культов и тоталитарных сект. 
2. Классификация деструктивных культов 
3. Действие религиозных сект в России 

2.4.2 Краткое описание проводимого занятия:
Признаки деструктивных культов и тоталитарных сект.
Отправным  пунктом  рассмотрения  вопроса  становится  анализ  категории

нравственность  и  религиозного  прогресса.  Для  этого  следует  начать  с  определения
содержания  этики,  выявления  специфики  морали  и  нравственности  как  философских
категорий. При подготовке к этому вопросу студент должен уделить внимание причинам
возникновения  нетрадиционных  культов.  В  качестве  основных  причин  могут  быть
названы:  социально-политическая  обстановка,  кризис  и  переоценка  ценностей  и  т.д.
Студент должен быть готов назвать общие черты нетрадиционных культов, их специфику.

Классификация деструктивных культов.
Необходимо  подчеркнуть, что события последних десятилетий свидетельствуют о

том,  что  этический  и  религиозный  факторы  оказывают  все  большее  влияние  на
международную обстановку, на формирование общественно-политической ситуации в тех
или иных странах, на происходящие в обществе социально-экономические и политические
процессы.  Нетерпимость  к  людям  другой  национальности,  неприятие  языка,  религии,

11



традиций, обычаев и обрядов, являющихся привычной нормой существования для других
людей, нередко приводят к возникновению конфликтов на национальной и религиозной
почве. В крайних формах эти явления выражаются в экстремизме и терроризме, которые
усиливают негативные процессы  в  обществе  и  ведут  его  к  разобщению и  социальной
напряженности.

Действие деструктивных религиозных организаций в России.
Рассмотрение  данного  вопроса  требует  тщательного  анализа  действий

деструктивных религиозных организаций с позиций законодательства и морали, а также
отношения к ним традиционных религиозных организаций.

12


	ФТД.В.01 Этноконфессиональные ценности

