
ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ 
ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ  

«ОРЕНБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ АГРАРНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ»

Кафедра философии

МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ДЛЯ ОБУЧАЮЩИХСЯ 
ПО ОСВОЕНИЮ ДИСЦИПЛИНЫ

Б1.В.ДВ.04.01 Культурология

Направление подготовки (специальность) 20.03.01 «Техносферная безопасность»

Профиль  образовательной  программы  «Безопасность  жизнедеятельности  в
техносфере»    
                                         
Форма обучения очная полная

 

1



СОДЕРЖАНИЕ

1. Конспект лекций ………………………………………………………….……………3
1.1. Лекция № 1. Предмет и задачи культурологии……………………………….3
1.2. Лекция № 2. Культура и цивилизация…………………………………………5
1.3. Лекция № 3. Социокультурная динамика……………………………………..7
1.4. Лекция № 4. Типология культуры……………………………………………10
1.5. Лекция № 5. Культура и глобальные проблемы современности…………...13
1.6. Лекция № 6. Культура Древних цивилизаций. Античность………………..16
1.7. Лекция № 7. Культура Возрождения. Реформация………………………….19 
1.8. Лекция № 8. Становление русской культуры………………………………..21 

2. Методические указания по выполнению лабораторных работ ……………..…24
3. Методические указания по проведению практических занятий ………………24
4. Методические указания по проведению семинарских занятий ………………..24

4.1. Семинарское занятие № 1. Культура как предмет исследования 
культурологии………………………………………………………………………………….24 

4.2. Семинарское занятие № 2. Морфология культуры…………………………25
4.3. Семинарское занятие № 3. Основные концепции культуры и 

цивилизации……………………………………………………………………………………25
4.4. Семинарское занятие № 4. Природа, культура, общество…………………26
4.5. Семинарское занятие № 5. Культурная картина мира……………………..26
4.6. Семинарское занятие № 6. Культура западноевропейского 

средневековья…………………………………………………………………………………...27
4.7. Семинарское занятие № 7. Культура Нового времени. XX век……………28
4.8. Семинарское занятие № 8. Расцвет российской культуры………………...28
4.9. Семинарское занятие № 9. Советский период развития культуры 

России…………………………………………………………………………………………...29

2



1. КОНСПЕКТ ЛЕКЦИЙ

1.1. Лекция № 1 (2 часа)
Тема: «Предмет и задачи культурологии»
1.1.1. Вопросы лекции:
1. Культурология как наука: проблема определения объекта и предмета.
2. Структура культурологического знания. 
3. Методы культурологии.

1.1.2.Краткое содержание вопросов 
1. Культурология как наука: проблема определения объекта и предмета.
Сегодня в резко меняющихся социальных условиях небывало возрастают требования к личности

специалиста любого профиля, к его не только профессиональной, но и интеллектуальной, общекультурной и
гуманитарной подготовке. 

Явления  культуры  изучает  множество  наук:  археология,  этнография,  история,  социология,
философия,  искусствознание  и  др.  Каждая  из  них  создает  определенное  представление  о  культуре  как
предмете  своего  исследования,  и  “образ  культуры”  в  различных  науках  выглядит  по-разному.  Это
объясняется специфическими интересами конкретных наук и разнообразием мировоззренческих позиций, с
которых рассматривается культура.1

Таким образом, до недавнего времени культура изучалась в рамках давно сложившихся научных
дисциплин:  искусствознания,  литературоведения,  языкознания,  философии,  истории  и  др.  Предметом
изучения этих традиционных наук являются различные конкретные сферы и проблемы культуры: искусство,
язык, литература, мораль и т.д. Однако такой подход узок и не дает целостного представления о культуре как
сложном и многогранном феномене.

Так,  возник  вопрос  о  культурологии,  как  новой  науке,  обобщающей  многообразные  знания  о
культуре в гуманитарной и социально-научной областях.

Культурология  является  областью  гуманитарного  знания,  объединяющей  философское,
историческое, антропологическое, этнографическое и другие исследования культуры. 

Хотя  культура  стала  предметом  познания  с  момента  возникновения  философии,  оформление
культурологии как специфической сферы гуманитарного знания относится к Новому времени (17 в.). 

Основополагающее  влияние  на  становление  и  развитие  культурологии  оказали  В. Дильтей,  Г.
Риккерт, Э. Кассирер, О. Шпенглер.

Основные идеи и концепции культуры 20 в. неразрывно связаны с именами З. Фрейда, Э. Фромма,
А. Тойнби, К. Ясперса и др.

Идея выделения культурологии в самостоятельную область знания обычно связывается с именем
американского антрополога Лесли Уайта (1949 г.). Он выделил культурологию как самостоятельную науку в
комплексе  общественных  наук,  вычленившуюся  из  антропологии2.  Однако  впервые  этот  термин  был
предложен немецким философом Вильгельмом Оствальдом (1913 г).

Культурология – система знаний о сущности, закономерностях существования и развития, а также
способах постижения культуры.

Предметом исследования  культурологии является происхождение, развитие и функционирование
культуры как специфически человеческого способа жизни.

Культурология рассматривает культуру в ее конкретных формах, изучает взаимодействие элементов
культуры: традиций, норм, социальных институтов, обычаев.

Перед культурологией как самостоятельной наукой стоят следующие задачи: 
- всестороннее исследование феномена культуры, ее основных характеристик и структуры; 
- обобщение происходящих в культуре процессов, выделение и обоснование важнейших тенденций

ее развитии;
-  описание  и  сопоставление  различных  типов  культур,  выявление  общих  черт  для  определении

исторических типов культуры, выделение типологических характеристик, определение общих признаков и
особенностей для различных типов культуры; 

- создание категориального аппарата науки; 
- создание методологической базы дл прикладных исследований в области культуры; 
- разработка фундаментальных проблем.3

Культурология как наука выступает системообразующим фактором всего комплекса наук о культуре,
его  методологической  основой,  т.к.  исследует   наиболее  общие  закономерности  развития  культуры,
взаимосвязь и взаимозависимость различных культур.

1 Багновская, Н.М. Культурология: учебник / Н.М. Багновская. – М. «Дашков и к», 2011. – С. 7.
2 Культурология: учебник / Н.Г. Багдасарьян, Г.В. Иванченко и др.; под ред. Н.Г. Багдасарьян. – М. : Высшая 
школа, 2008. – С. 16.
3 Культурология: учебник для вузов / под ред. Б.А. Эренгросс. – М.: Издательство Оникс, 2007. – С.49.

3



2. Структура культурологического знания. 
В культурологии выделяют следующие подразделы:
1. Фундаментальная (теоретическая) культурология: занимается изучением культурных процессов и

явлений,  которые  возникают  и  функционируют  на  основании  общих  закономерностей  социокультурной
жизни людей; разрабатывает категориальный аппарат.

2.  Прикладная  культурология:  изучает,  планирует  и  разрабатывает  методику  прогнозирования  и
управления  социокультурными  процессами  в  рамках  государственной  культурной  политики.  Результаты
направлены на решение практических проблем культуры.

3.  История культуры (мировая художественная культура): рассматривает культуру в историческом
развитии, ее специфику в различных обществах и временных рамках.

Итак,  современная  культурология  объединяет  целый  ряд  дисциплин,  каждая  из  которых
обеспечивает  выполнение  задач,  стоящих  перед  этой  наукой.  Эти  дисциплины  можно  очень  условно
подразделить на теоретические и исторические. Теоретическая ветвь включает в себя: философию культуры,
которая  изучает  наиболее  общие  проблемы  существования  культуры;  теорию  культуры  –  изучение
закономерностей  развития  и  функционирования культуры;  морфологию культуры –  изучение  различных
форм существования культуры, таких, например, как язык, миф.

Историческая ветвь, в свою очередь, включает: историю культуры, которая занимается типологией
культур,  сравнительным  анализом  развития  различных  культурно-исторических  типов;  социологию
культуры,  которая  исследует  функционирование  культуры  в  обществе,  взаимосвязь  общественных  и
культурных процессов;  практическую культурологию,  которая  определяет,  на  каком уровне человеческая
деятельность приобретает характер культурной. Очевидно, что для каждой исторической эпохи этот уровень
своеобразен.4

Культурология находится еще в стадии становления, поиска своего предмета и методов, ее научный
статус до конца не определен.

Структура  культурологии  представляет  собой  единство  трех  основных  компонентов:
фундаментальной и прикладной культурологии, а так же истории культуры. 

Теоретическая культурология изучает культуру с целью теоретического и исторического познания.
Она  вырабатывает  категориальный  аппарат,  разрабатывает  методы  исследования  культурных  процессов.
Прежде всего, в этом смысле выделяется теория культуры, которая занимается выявлением основных форм
культуры, соотношением различных культур между собой (их взаимовлиянием и взаимопроникновением), а
также исследованием взаимодействия культур и внекультурных организаций.

Прикладная культурология ориентирована на использование фундаментальных знаний о культуре в
определенных целях. Она занимается разработкой специальных технологий по передаче культурного опыта.
В прикладной культурологии формируются такие приемы исследования как музееведение, архивное дело,
библиотечное дело и некоторые другие.

История  культуры (мировая  художественная  культура):  рассматривает  культуру  в  историческом
развитии, ее специфику в различных обществах и временных рамках5.

В культурологии выделяют несколько разделов:
Философия культуры выполняет методологическую функцию по отношению ко всей культурологии,

так  как  она  определяет  общий  смысл  явления  культур,  представляет  различные  трактовки  культуры,
обеспечивает выбор познавательных ориентиров культурологических исследований.

Социология культуры изучает функционирование культуры в конкретной исторической ситуации.
Культурная антропология фиксирует и анализирует образ жизни и свойства различных культурных

объектов: регионов, поселений, областей культуры, социокультурных слоев и групп, индивидов и т. д.
Культурология находится еще в стадии становления, поиска своего предмета и методов, ее научный

статус до конца не определен.

3. Методы культурологии.
Опираясь  на  другие  науки,  заимствуя  и  развивая  их  опыт,  культурология  применяет  различные

методы изучения культуры.
Диахронический: изучение хронологической последовательности появления и протекания явлений,

факторов, событий мировой и отечественной культуры.
Синхронический: совокупный анализ двух или нескольких культур на протяжении определенного

времени их развития.
Сравнительно-исторический:  сравнивает  в  историческом  разрезе   самобытные  явления

культурного комплекса и проникает в их сущность.
Структурно-функциональный:  разложение  изучаемого  объекта  культуры  на  составные  части  и

выявление внутренней связи, обусловленности, соотношения между ними.

4 Культурология: учебник для вузов / под ред. Б.А. Эренгросс. – М.: Издательство Оникс, 2007. – С.51.
5 Флиер, А.Я. Современная культурология: объект, предмет, структура // Общественные науки и 
современность. – 1997. – №2. – С. 43.

4



Типологический: изучение  структур  системы  культур  путем  восхождения  от  абстрактного  к
конкретному и выявление на этой основе типологической близости элементов культурного процесса.  

Таким образом,  культурология  является  комплексной социогуманитарной наукой.  Возникновение
культурологии отражает общую тенденцию современного научного знания к междисциплинарному синтезу
для  получения  целостных  представлений  о  человеке  и  его  культуре.  Вместе  с  тем  культурология
представляет самостоятельную область знаний.

Можно  констатировать,  что  культурология  стремится  не  просто  к  описанию  «материальных  и
духовных ценностей, накопленных человечеством», а к осмыслению всего мира человеческой культуры как
системного  единства.  На  это  направлены  основные  задачи  культурологии  и  ее  методы.  Трудности  в
становлении культурологической науки обусловлены многоплановостью феномена культуры и сложностью
его определения.

 

2.1 Лекция № 2 (2 часа)
Тема: «Культура и цивилизация»
2.1.1. Вопросы лекции:
1. Формирование представлений о цивилизации.
2. Многообразие подходов к определению сущности цивилизации. 
3. Соотношение культуры и цивилизации (концепции Н.Я. Данилевского, О.Шпенглера, А. Тойнби).

2.1.2.Краткое содержание вопросов 
1. Формирование представлений о цивилизации
Впервые понятие «цивилизация» появилось в  XVIII веке, в тесной связи с понятием «культура»,

когда французские просветители определили «цивилизованным» общество, основанное на началах разума,
справедливости  и  частной собственности.  В  это  время «цивилизация» означала  степень  образованности
человека, меру разумности общества.

Цивилизация ассоциировалась в  XVIII веке в Европе с социальными установлениями, правами и
свободами, а также мягкостью нравов и вежливостью в общении.

Первым употребил слово «цивилизация», по мнению французского историка Люсьена Февра, барон
Поль  Анри  Гольбах (французский  философ  -  просветитель).  Он  писал  о  происходящей  в  ходе  истории
«цивилизации народов», имея в виду, что «цивилизация – это процесс совершенствования их образа жизни».
Наряду  с  ним,  мыслители  эпохи  Просвещения  полагали,  что  общество  становится  все  более
цивилизованным по мере того, как в нем воцаряется разум, наука, просвещение, социальная справедливость.

Однако в XIX веке ситуация изменилась: под цивилизацией стали понимать не только исторический
процесс, но и уже достигнутое состояние общества. Л. Морган, Ф. Энгельс и другие философы и историки
рассматривали цивилизацию как ступень социального прогресса, следующую за дикостью и варварством.
Так  как  на  этой  ступени появляются  различные  формы общества,  то  можно говорить  о  существовании
разных цивилизаций (наиболее развитая цивилизация – тип общества того времени в европейских странах)6.

В конце XIX века ситуация меняется. К. Маркс, Ф. Ницше стали говорить о пороках цивилизации.
Они утверждали, что европейская цивилизация порождает тенденции, которые ведут к упадку человеческой
культуры.  Постепенно  цивилизацию  стали  отличать  от  культуры.  В  обиход  вошло  представление  о
цивилизации  как  совокупности  материальных  и  социальных  благ,  доставляемых  человеку  развитием
общественного  производства.  Возникла  тенденция  противопоставлять  культуру  и  цивилизацию,
рассматривать их как противоположности (Г. Зиммель, Г. Маркузе и др.). 

Цивилизация  –  внешний  по  отношению  к  человеку  мир,  а  культура  –  внутреннее  достояние
человека.  Поэтому  понятия  «культурный  человек»  и  «цивилизованный  человек»  не  тождественны.
Цивилизованный человек - обладает только «внешней» культурой, которая состоит в соблюдении правил и
норм приличия, принятых в цивилизованном обществе. Культурному человеку присуща внутренняя культура
личности, которая состоит в превращении достижений культуры в коренные установки бытия, мышления и
поведения личности.

Развивая  эти  взгляды  на  цивилизацию,  О.  Шпенглер  в  начале  XX века  говорил  о  европейской
цивилизации  как  завершающей  фазе  эволюции  современного  западного  мира.  Цивилизованный  Запад  –
общество  умирающей  культуры.  Но  любая  культура  неизбежно  порождает  цивилизацию,  в  которой она
угасает. Поэтому цивилизация выступает как последняя стадия развития социокультурного мира.

Таким образом,  существует 4 способа понимания цивилизации:
Цивилизация –  
1) синоним культуры;
2) уровень, ступень развития материальной и духовной культуры;
3) третья ступень общественного развития после дикости и варварства;
4) эпоха деградации и упадка культуры (О. Шпенглер).

6 Багдасарьян, Н.Г. Культурология: учебник / Н.Г. Багдасарьян. – М.: Юрайт, 2011. – С. 201.

5



В русском языке нет однозначного определенного значения слова «цивилизация», оно используется
во всех указанных смыслах, в зависимости о ситуации. 

Цивилизация (лат.  Civilis –  гражданский,  государственный,  общественный)  –  локальная,
межэтническая  общность,  которая  формируется  на  основе  единства  исторической  судьбы  народов,
проживающих  в  одном  регионе,  на  основе  длительного   и  тесного  культурного  взаимодействия  и
культурного  обмена  между  ними,  в  результате  чего  складывается  высокий  уровень  сходства  в
институциональных  формах  и  механизмах  их  социальной  организации  и  регуляции  (правовой  и
политической системах, религии, философии, науке, системе образования и т.д.). 

Цивилизации  – это социокультурные миры разнообразного вида, возникающие на определенном
этапе истории и выступающие как особые формы общества, которые различаются по многим признакам: по
содержанию  духовной  жизни,  уровню  развития  техники,  экономики,  особенностям  социально-
политического устройства, господствующей религии и другим.

Структура цивилизации:
1) преобразованная или окультуренная природа;
2) материальная культура;
3) социально-политическая культура;
4) цивилизованный человек.
Исторические типы цивилизаций:
1) цивилизации древности;
2) цивилизации средневековья;
3) цивилизации Европы XV - XIX вв;
4) цивилизации Востока;
5) цивилизация России.
В качестве примера можно привести трактовку понятий “культура” и “цивилизация”, как они даны в

декларации,  принятой  на  Всемирной  конференции  по  культурной  политике,  проведенной  в  1982  г.  под
эгидой  ЮНЕСКО:  культура  –  это  комплекс  характерных  материальных,  духовных,  интеллектуальных  и
эмоциональных черт  общества,  включающих в  себя  не  только  различные  искусства,  но  и  образ  жизни,
основные правила человеческого бытия, системы ценностей, традиций и верований; цивилизация означает
качественный  рубеж  в  истории  человечества  и  понимается  как  ее  определенная  стадия,  на  которой
формируется присущий ей социально-культурный комплекс7.

2. Многообразие подходов к определению сущности цивилизации. 
Как уже отмечалось выше понятие «цивилизация» часто отождествляется с понятием «культура».

Понимание цивилизации является близким к культуре как способу жизни людей в отличие от жизни других
организмов.

Уже во II  в. н.э. римский историк Корнелий Тацит, сопоставляя образ жизни германских племен и
жизнь «цивилизованного» Рима, выделил три основных признака, отличающих римскую культуру от других
народов:

1) материальное изобилие;
2) государственность;
3) письменность.
Эти  признаки  стали  исходными  для  последующих  исследований  цивилизации  как  особой

организации людей и более высокого уровня развития общества.
Постепенно сложилось несколько подходов к объяснению цивилизации: 
- исторический;
- технико-экономический;
- религиозный и т.д.
Среди них выделяются три наиболее изученных:
1) «линейный» подход (цивилизация – этап культурно-исторического процесса);
2) «локально-цивилизационный» подход (цивилизация – локально – исторический тип культуры);
3) «географический» (цивилизация – развитие общества в определенной природной среде).
1.  Линейный поход сложился во французской литературе: П.А. Гольбах, Ш. Фурье, Г. Баль и др.

Признаком цивилизации считалась грамотность, сфера ее распространения.
Такого  подхода  придерживаются,  вслед  за  Л.  Морганом,  К.  Маркс  и  Ф.  Энгельс,  считая,  что

цивилизация – этап в историческом развитии человечества, который следовал за дикостью и варварством.
Наиболее существенные и общие признаки цивилизации в данном значении:
 - государственность,
- наличие городов, 
- письменность,
- зачатки профессиональной науки и искусства,

7 Багновская, Н.М. Культурология: учебник / Н.М. Багновская. – М. «Дашков и к», 2011. – С. 17.

6



- появление классов.
2. Согласно  географическому подходу, цивилизация означает развитие общества в определенной

географической среде.
       Географический подход восходит к идеям французского просветителя XVIII в. Ш.Л. Монтескье,

который считал, что климатические условия определяют индивидуальные особенности развития человека,
его  телесную  организацию,  характер  и  склонности.  Климатические  условия  влияют  и  на  характер
государственной власти. Например, в странах с плодородной почвой легче устанавливается дух зависимости,
так как людям, занятым работой, некогда думать о свободе.

Идею воздействия климатических условий на развитие общества и его культуры продолжил русский
ученый XIX в. Л.И. Мечников. 

Он выделил 3 периода социальной эволюции.
На первом этапе – Древней истории – формируются великие культуры или цивилизации: египетская,

китайская, индийская, ассирийская. Они являются речными, так как возникают в бассейнах великих рек:
Нила, Тигра и Евфрата, Ганга и Инда, Хуанхе и Янцзы (изолированы друг от друга).

На  втором этапе  – Классической  истории –  формируются  морские  цивилизации:  Греции,  Рима,
Финикии. Они получают свое развитие на берегах Средиземного моря и Персидского залива.

Третий этап – Новой истории  - связан с океаном. Эта эпоха океанических цивилизаций начинается
с  открытия  Х.  Колумбом  Америки  (1492г.).  Последствием  этого  открытия  был  быстрый  рост  стран,
расположенных на побережье Атлантического океана: Португалии, Испании и других.

3. Соотношение культуры и цивилизации (концепции Н.Я. Данилевского,  О.Шпенглера,  А.
Тойнби).

Понятие «цивилизация» имеет очень общий характер и охватывает самые различные типы обществ.
Эти типы можно выделить по следующим признакам:

- экономический строй общества, 
- организация политической власти,
- господство определенной религии в общественном сознании,
- сходство природных условий и т.д.
1.  Если  берем  за  основу  экономический  строй  общества,  то  в  качестве  цивилизаций  можно

рассматривать  выделенные  К.  Марксом  общественно-экономические  формации  (феодальную,
капиталистическую, коммунистическую социалистическую).

2. В соответствии с региональной принадлежностью выделяются египетская, китайская, иранская и
цивилизации других стран, отличающиеся неповторимым своеобразием уклада общественной жизни.

3. Хозяйственный уклад разделяет цивилизации на аграрные и индустриальные.
В  аграрных  цивилизациях  господствует  культура  патриархального  (традиционного)  типа,  для

которой  характерны:  близость  к  природе,  консерватизм,  прочность  традиций  и  обычаев,  большая  роль
семейно-родственных связей, замкнутость быта, господство фольклорно-этнического начала в искусстве.

Индустриальная цивилизация отличается: приоритетом городской культуры, ускоренными темпами
жизни,  большей  свободой  нравов,  быстрым  ростом  образования,  развитием  средств  коммуникации  и
информации.

По  мнению  многих  ученых,  в  настоящее  время  на  Западе  идет  перерастание  индустриальной
цивилизации в постиндустриальную цивилизацию или информационную.

4.  По  характеру  политической  власти  в  обществе  различают  цивилизации  деспотического  типа
(страны Востока, Россия с XV в. до 90-х годов XX в.) и демократического типа.                   

Локально-цивилизационный подход определяет каждую цивилизацию как особый, относительно
замкнутый и самостоятельный тип культуры. Он сформировался во второй половине  XIX века. Одним из
первых его предложил русский ботаник, социолог и историк Н.Я. Данилевский в книге «Россия и Европа».
Такой же точки зрения придерживались О. Шпенглер и А. Тойнби.

      Данный подход рассматривает общество как совокупность множества отдельных культур или
цивилизаций, сосуществующих в разных или единых временных и пространственных параметрах. Поэтому
всемирная история есть совокупность сосуществующих или сменяющих друг друга и не объединяющихся
типов культур.  Каждая замкнутая цивилизация проходит жизненный цикл от рождения до смерти по своим
законам.

3.1. Лекция № 3 (2 часа)
Тема: «Социокультурная динамика»
3.1.1. Вопросы лекции:

1. Типы социокультурной динамики. 
2. Источники культурных изменений.
3. Культура как процесс. Культурогенез.
4. Идеи эволюционизма в культурологии.

7



3.2.1. Краткое содержание вопросов 
1. Характер и типы социокультурной динамики.
Культура  никогда  не  остается  неизменной:  она  возникает,  развивается,  деградирует,

распространяется из одной страны в другую, передается от поколения  к поколению. Т.е. изменение является
неотъемлемым свойством культуры. Такие модификации черт культуры рассматривает культурная динамика.

Культурная динамика  (с греч. – «относящийся к силе») – это изучение изменений культуры во
времени и пространстве, а также тех средств и механизмов, которые описывают трансформацию культуры.

Термину «динамика» близко по значению понятие  «развитие»,  то есть поступательное движение
культуры, переход от одного состояния в другое. Развитие проявляется через увеличение уже имеющихся
качеств и через появление качественно новых форм.

Развитие включает в себя как прогрессивную линию (прогресс – направленность развития от низшего
к  высшему,  от  простого  к  сложному),  так  и  регрессивную (регресс  –  переход  от  высшего  к  низшему).
Прогресс – глобальный процесс, характеризующий движение человеческого общества на всем протяжении
истории. Он бывает двух видов: 
1) постепенный (реформа) – частичное усовершенствование в какой-либо сфере жизни, ряд постепенных
преобразований,  не  затрагивающих  основ  существующего  социального  строя.  Реформа  –  это  всегда
целенаправленный, заранее планируемый и определенным образом организуемый процесс;
2) скачкообразный (революция) – комплексное изменение всех или большинства сторон общественной
жизни, затрагивающее основы существующего строя. Революция, как правило, протекает стихийно.

 Регресс включает в себя и моменты застоя, и возвращение к отжившим структурам и формам.
Современный культуролог Ю.М. Лотман в книге «Культура и взрыв» выделяет два пути изменений в

культуре: 
1) предсказуемые (постепенные) изменения; 
2) «взрывные» непредсказуемые изменения в культуре: характеризуются тем, что каждый момент

взрыва имеет определенный набор равновероятных возможностей перехода культуры в другое состояние, из
которых  реализуется  только  одна».  Оба  пути  взаимодополнительны.  (Например,  процесс  возникновения
великих научных идей и открытий – взрывной процесс, их техническая реализация – подчиняется законам
постепенной динамики.). 

2. Источники культурных изменений.
В  рамках  культурной  сферы  принято  выделять  несколько  источников,  которые  формируют  и

поддерживают изменения в культуре: 
1. Инновации – изобретения или выработка новых идей, образов, моделей действия, политических

и социальных программ, которые нацелены на изменение общественного бытия.
Носителями  новаций  в  культуре  являются  творческие  личности  (деятели  культуры,  ученые)  и

новаторские группы, выдвигающие новые идеи, нормы, отличные от того, что принято в данном обществе.
Причем, необходимо учитывать, что все духовные и научные нововведения формируются в определенной
социальной  и  культурной  обстановке.  Они  забываются  или  получают  временную  реализацию,  если  не
встречают  понимания  со  стороны  принимающего  общества  (например,  гелиоцентрическая  система
Коперника).

2. Обращение к культурному наследию – под которым следует понимать сумму  всех культурных
достижений данного общества, его исторический опыт, сохраняющийся в общественной памяти.  Это часть
материальной и духовной культуры, созданная прошлыми поколениями, выдержавшая испытание временем
и передающаяся следующим поколениям как нечто ценностное и почитаемое.

Такое наследие обладает для общества ценностью, так как к нему относятся различной давности
достижения,  которые  сохраняют способность  перехода  к  новым поколениям в  новые эпохи (памятники,
картины, тексты).

3.  Синтез – взаимодействие и соединение разнородных элементов, при котором возникает явление
или модель социокультурного устройства, которое отличается от обоих составляющих элементов и имеет
собственное  качественное  содержание  или  форму.  (Отличается  от  симбиоза,  который  возникает  в  ходе
взаимодействия культур, и при котором собственные и заимствованные элементы остаются обособленными) 

Синтез  имеет  место  в  том случае,  если  социокультурная  система  осваивает  достижения  других
обществ в тех сферах, которые оказываются недостаточно развитыми в ней самой (например,  исламская
цивилизация, которая синтезировала в себе:

1) собственное религиозное достояние;
2) духовные ценности античности;
3) политическую культуру Персии).

4. Культурное заимствование – внедрение в культуру предметов, ценностей и норм деятельности,
используемых в жизнедеятельности других культур.

В социальной антропологии этот процесс рассматривается как аккультурация - (англ. неологизм от
лат. ad – к и cultura - возделывание) -  процесс и результат взаимного влияния разных культур, при котором
все  или  часть  представителей  одной  культуры  (реципиенты)  перенимают  нормы,  ценности,  традиции  у
представителей  другой  культуры  (донора).  Понятие  «аккультурация»  применимо  к  национальному

8



меньшинству.  Близкими  к  нему  по  значению  являются  такие  термины,  как  “культурный  контакт”  и
“транскультурация”.

Заимствование  предполагает  отбор  (культурную  селективность –  избирательное  отношение  к
переносу ценностей из одной культуры в другую).

 Заимствуется:
- наиболее близкое своей культуре (что можно понять, оценить и использовать);
- наиболее выгодное (что позволяет прогрессировать, дает преимущество перед другими);
-  отвечающее  внутренним  потребностям  (удовлетворяет  такие  фундаментальные  потребности,

которые не могут удовлетворить культурные артефакты, имеющиеся в распоряжении).
Перенимаются:  материальные  предметы,  научные  идеи,  обычаи  и  традиции,  ценности  и  нормы

жизни.

3. Культура как процесс. Культурогенез.
Страна, которая заимствует, именуется  культурой-реципиентом, та, которая отдает – культурой-

донором.
Среди факторов, влияющих на характер заимствований, обычно выделяют следующие:
1)  степень  интенсивности  контактов:  постоянное  или  частое  взаимодействие  обществ  ведет  к

быстрому усвоению инородных элементов (глубинка медленнее усваивает элементы чужой культуры, чем
город);

2) условия контакта: навязывание культуры неизбежно порождает реакцию отторжения, усиление
стремления противопоставить свою самобытность, национальное достояние;

3)  степень  дифференциации общества:  должны быть  в  наличии такие  социокультурные группы,
которые могли бы стать носителями инородных нововведений, принять их.

5.  Культурная диффузия – стихийное распространение культуры в социальном и географическом
пространстве,  посредством взаимопроникновения культурных черт из одного общества в другое  при их
соприкосновении (культурном контакте)8. Например, формирование американской культуры, ее влияние на
Европу.

Каналы диффузии (пути,  по  которым может  идти  влияние):  миграция,  туризм,  торговля,  война,
научные конференции и прочее.

Диффузия может осуществляться по двум направлениям:
а)  горизонтальное  распространение  (межгрупповая  диффузия)  –  между  несколькими  этносами,

равными  по  статусу  группами  или  индивидами  (заимствование  милиционерами  лексических  формул  из
воровского жаргона);

б) вертикальное распространение (стратификационная диффузия) – между субъектами с неравным
статусом  (заимствование  аристократией  простонародного  говора).  Она  может  быть  восходящей  и
нисходящей.

Происходящие изменения в культуре могут быть отображены также в следующих понятиях:
Культурный лаг – относительно медленное продвижение или изменение одного аспекта культуры,

например,  запаздывание  развития  духовной  культуры  по  сравнению  с  материальной,  в  частности,
технологией. (понятие было введено У. Огборном)

Культурная трансмиссия – процесс, благодаря которому культура передается от предшествующих
поколений к последующим через научение, что обеспечивает преемственность культуры, ее непрерывность
во  времени.  Благодаря  культурной  трансмиссии  каждое  последующее  поколение  получает  возможность
начинать  с  того,  на  чем остановилось  предыдущее.  Молодое  поколение  добавляет  новые  знания  к  уже
накопленному богатству.

Культурная аккумуляция – накопление культурного потенциала, наследия. Имеет место там, где к
культурному  наследию  добавляется  большее  количество  новых  элементов,  чем  отбрасывается  старых.
Представляет  собой  такой  процесс,  завершением  которого  выступает  образование  нового  культурного
наследия.

Культурная экспансия – расширение сферы влияния доминирующей культуры за первоначальные
пределы или государственные границы.

3. Идеи эволюционизма в культурологии.
Динамические процессы в культуре строятся как колебания маятника между состоянием взрыва и

состояниями постепенных процессов изменения. Структура культуры может быть образно представлена как
состоящая из ядра и периферии9.

Так как культура изменяется не только в пространстве, но и во времени, то культурологи выработали
определенные типы шкал времени для изучения культурных процессов:

8 Там же. – С. 102. 
9 Культурология: учебник / Н.Г. Багдасарьян. – М.: Юрайт, 2008. – С. 100.

9



1) микромасштабная (от 1-го года до 25-и лет): применяется при анализе процессов, происходящих в
жизнедеятельности групп и отдельных индивидов;

2)  среднемасштабная  (25  – 100 лет):  применяется  при исследовании экономических подъемов и
спадов, при рассмотрении процессов смены поколений;

3)  макромасштабная  (от  100  лет  и  более):  применяется  при  исследовании  традиций,  процессов
смены династий, общественно-экономических формаций, изменений языка и т.д.

Изменения в  культуре протекают как  в  форме активации,  так и  в  форме замедления процессов,
поэтому важнейшей характеристикой времени для культурологов выступает ритм и темп.

4.1 Лекция № 4 (2 часа)
Тема: «Типология культуры»
4.1.1. Вопросы лекции:
1.1. Методологические принципы типологии культуры. 
1.2. Виды культуры. Субкультура и контркультура.
1.3. Массовая культура в современном обществе.
1.4. Запад и Восток как диалог культур. Мир исламской культуры.

4.2.1. Краткое содержание вопросов 
1. Методологические принципы типологии культуры.
Так как культура представляет собой явление, столь сложно и многообразно определяемое, то ее

изучение с необходимостью требует типологизации.
Типология  культуры –  метод  научного  познания,  в  основе  которого  лежит  расчленение

социокультурных систем и  объектов и  их  группировка с  помощью идеализированной модели или  типа.
Типология  культуры  решает  задачи  упорядоченного  описания  и  объяснения  разнородного  по  составу
множества объектов культуры. 

Тип  культуры  –  это  понятие  или  идеальная  конструкция,  которая  дает  основу  для  выявления
общего, особенного и единичного в каждой культуре.

Современное  культурологическое  знание  представлено  различными  вариантами  типологиий
культуры. Но ни одна из них не может быть ни единственной, ни единственно верной. Типология культуры
осуществляется  путем  выделения  какого-либо  основания  (критерия).  Таких  оснований  может  быть
множество:

1) связь с религией (религиозная и светская);
2) региональная принадлежность (культуры Востока и Запада, латиноамериканская и т.д.);
3) регионально-этническая особенность (русская, французская и т.п.);
4) хозяйственный уклад (культура охотников и собирателей, скотоводов…);
5) сфера общества или вид деятельности (производственная, политическая, педагогическая);
6) этническая принадлежность (народная, национальная, этническая);
7) связь с территорией (сельская и городская);
8) уровень мастерства или тип аудитории (элитарная, народная, массовая).
Типология  культуры  по  одному  основанию  может  быть  связана  с  типологией  и  по  другому

основанию.
Историческая  типология  –  классификация  культур  по  типу  и  определение  места  конкретной

культуры в культурно-историческом процессе.
Исторический тип культуры – это сменяющие друг друга эпохи в развитии общества.
Историческая  типология  позволяет  установить  повторяемость  историко-культурного  процесса,

выявить закономерности, общее и особенное.
Выделяется несколько критериев для осуществления исторической типологии:
1) экономический (К. Маркс);
2) технологический (Е. Масуда, Э. Тоффлер);
3) религиозный (А. Тойнби, русские религиозные мыслители);
4) географический (Ш.-Л. Монтескье, школа геополитики);
5) этнический (Л.Н. Гумилев).
Выделяют следующие исторические типы культуры:
1) Архаика (первобытное общество): 2,5 млн. л. н. – 1 тыс. н.э.
2) Древний Восток и Античность: 1 тыс. н.э. – 5 в. н.э.
3) Средние века: 5-15 вв.
4) Возрождение: 15-16 вв.
5) Новое и Новейшее время: 17-20 вв.

2. Виды культуры. Субкультура и контркультура.
В культурологии не сложилось единого мнения о том, что считать видами и формами культуры,

однако их принято различать.

10



Виды  культуры –  такие  совокупности  правил,  норм  и  моделей  поведения,  которые  являются
разновидностями более общей культуры.

К основным видам культуры относятся:
а) доминирующая (базовая) культура, субкультура, контркультура;
б) сельская и городская культура;
в) обыденная и специализированная культура.
Доминирующая  культура  –  это  совокупность  ценностей,  верований,  традиций  и  обычаев,

которыми руководствуется большинство членов данного общества. В зависимости от того насколько сложно
организовано данное общество и насколько многолюдной является данная страна, доминирующая культура
может быть этнической и национальной.

Этническая  культура –  культура  людей,  связанных  между  собой  общностью  происхождения
(кровным  родством)  и  совместно  осуществляемой  хозяйственной  деятельностью.  Этническая  культура
всегда локализована в географическом пространстве и однородна по своей политической, экономической и
социальной структуре. В ней господствует сила традиций, раз и навсегда принятых обычаев, передающихся
из поколения в поколение на семейном или соседском уровне. Преемственность, устойчивость этнической
культуры держится на двух типах механизмов передачи традиций:

а)  внутрипоколенных традиций,  действующих на протяжении нескольких лет или десятилетий и
охватывающих только часть этноса (смежные возрастные группы);

б) межпоколенных традиций, существующих на протяжении исторически длительного времени и
выступающих механизмом передачи ценностей из поколения в поколение.

Национальная культура – совокупность традиций, обычаев, норм, ценностей и правил поведения,
общих для представителей одной нации, государства. Она включает в себя наряду с традиционно-бытовой,
профессиональной и обыденной культурой, также специализированные области культуры, субкультуры всех
больших групп и этнические культуры.

 Национальная культура объединяет людей, живущих на больших пространствах и не обязательно
связанных кровно-родственными отношениями. Она не сводится к механической сумме этнических культур.
У нее есть собственно национальные черты культуры, возникшие тогда, когда представители всех этносов
осознали свою принадлежность к новой нации. Содержание национальной культуры составляет: осознание
большими  социальными  группами  своей  приверженности  к  территории  своего  расселения,
общенациональному литературному языку, национальным традициям и символам.

Любое  общество  распадается  на  множество  групп  (национальных,  демографических,
профессиональных) и постепенно у каждой из них формируется собственная культура (система ценностей и
правил поведения). Малые культурные миры называют субкультурами.

Субкультура – часть общей культуры, система ценностей, традиций, обычаев, присущих большой
социальной группе.

Типы  субкультур:  молодежная,  пожилых  людей,  национальных  меньшинств,  профессиональная,
криминальная и прочее.

Субкультура – часть общей культуры нации, в отдельных аспектах отличающаяся от целого, но в
главных  чертах  согласующаяся  и  продолжающая  культуру  нации  (доминирующую  культуру).  Она
формируется под влиянием социального класса, этнического происхождения, религии, места жительства.

 Субкультура  отличается  от  доминирующей  культуры  языком,  взглядами  на   жизнь,  манерами
поведения, прической, одеждой, обычаями. Различия могут быть сильными, но субкультура не противостоит
доминирующей культуре. Она включает ряд ее ценностей и добавляет к ним новые ценности, характерные
только для нее.

Когда нормы,  ценности и образ  жизни приходят в противоречие с нормами и ценностями всего
общества, появляется контркультура.

Контркультура –  обозначение  разнородных  по  идейно-политической  ориентации  ценностей
определенных  групп  молодежи  (хиппи,  «новые  левые»,  движения  против  расизма  и  др.),
противопоставляемых официальным ценностям. Этот протест приобретает различные формы (от пассивных
до экстремистских); общедемократические цели нередко сочетаются с анархизмом; образ жизни проникнут
культурным нигилизмом, технофобией, религиозными поисками.

Контркультура  обозначает  такую  субкультуру,  которая  не  только  отличается  от  доминирующей
культуры, но противостоит, находится в конфликте с господствующими ценностями.

Термин «контркультура» был введен в научный оборот Г. Маркузе и Т. Роззаком в 1972 году для
обозначения  движения  хиппи  и  студенческих  радикальных группировок,  прежде  всего  идеологического
явления.

Когда  провести  четкие  различия  между  субкультурой  и  контркультурой  затруднительно  или
невозможно, тогда к одному явлению можно применять оба названия. 

3. Массовая культура в современном обществе.
Формы культуры – такие совокупности правил, норм и моделей поведения, которые нельзя считать

полностью автономными образованиями, но они не являются составными частями какого-либо целого.

11



В  зависимости  от  того,  кто  создает  культуру  и  каков  ее  уровень,  различают  три  ее  формы:
элитарную, народную, массовую.

Элитарная (высокая) культура – культура, созданная привилегированной частью общества, либо
по ее заказу профессиональными творцами. Включает в себя: изящное искусство, классическую музыку и
литературу.  Она  трудна  для  понимания  неподготовленного  человека.  Круг  ее  потребителей  –
высокообразованная часть общества: критики, литературоведы, театралы, художники, писатели, музыканты.

Народная культура – форма культуры, создаваемая непрофессионалами. Состоит из двух видов:
популярной и фольклорной.

Популярная  культура  описывает  сегодняшний  быт,  нравы,  обычаи,  песни  и  т.д.  народа,  а
фольклорная – его прошлое. Легенды, сказки и другие жанры создавались в прошлом, а сейчас существуют
как  историческое  наследие.  В  народной  культуре  можно  выделить  два  уровня  –  высокий  (связан  с
фольклором  и  включающий  народные  предания,  сказки,  эпос  и  др.),  и  сниженный,  ограниченный  так
называемой  поп-культурой.

Народная культура создается анонимными творцами, не имеющими профессиональной подготовки.
Авторы народных творений зачастую неизвестны, но это высокохудожественные сочинения. Мифы, легенды,
сказания принадлежат к высочайшим творениям народной культуры. Она возникла в глубокой древности. Ее
субъектом являются не отдельные профессионалы,  а весь народ. Аудитория народной культуры – всегда
большинство общества.

 В структуру народной культуры входят: народные медицина, промыслы, игры и забавы, песни и
танцы,  кухня,  этика  и  педагогика.  Элементы народной  культуры сохраняются  и  передаются  в  границах
данной культуры посредством естественных способностей  каждого человека –  его  памяти,  устной речи,
природного музыкального слуха,  что не требует никакой специальной подготовки и особых технических
средств хранения и записи.

Массовая культура – понятие, охватывающее многообразные и разнородные явления культуры XX
века, получившие распространение в связи с НТР и постоянным обновлением СМИ (когда СМИ проникли в
большинство  стран  мира  и  стали  доступны  представителям  всех  социальных  слоев  общества).
Производство,  распространение  и  потребление  продуктов  массовой  культуры  носят  индустриально-
коммерческий характер. 

К массовой культуре относят только те элементы культуры, которые транслируются благодаря масс-
медиа, или каналами массовой коммуникации (радио, телевидение, кино, пресса). Появление современных
СМИ  позволило  тиражировать  один  и  тот  же  продукт  культуры  (н-р,  популярную песню)  в  тысячах  и
миллионах экземпляров и делать его доступным широким слоям населения.

Функции массовой культуры:
- упрощение  потребностей и вкусов;
- удовлетворение  запросов широкой аудитории в досуге, развлечении, общении;
- отрицание изысканных вкусов или духовных поисков народа;
- удовлетворение сиюминутных запросов людей, реагирование на любое новое событие и отражение

его (поэтому ее образцы часто теряют свою актуальность, выходят из моды)10.
Характеристика массовой культуры:
- широкая аудитория;
- низкий эстетический вкус;
- нивелировка отдельной личности (насаждение конформизма);
- стандартизация содержания.

4. Запад и Восток как диалог культур. Мир исламской культуры.
Деление культур на восточные и западные фиксирует не только их территориальное расположение,

но  и  характеристику  методов  и  способов  познания  мира,  ценностных  ориентаций,  основных  миро-
воззренческих  установок,  общественно-экономических  и  политиче-ских  структур.  В  современной
культурологии под "Западом" подра-зумевается европейская, американская и австралийская культура, под
"Востоком"  -  культура стран  Центральной,  Юго-Восточной Азии,  Ближнего Востока,  Северной Африки.
Запад разнообразен, Восток еще более пестр, тем не менее у этих двух "противоположных" типов культуры
можно выделить присущие им черты, отличительные особенности. Назовем главные из них.

1. Западные и восточные культуры различаются динамикой развития. Для социодинамики западной
культуры характерны волнообразность, рывки, неравномерность. Процесс перехода к новому протекает как
ломка устаревших ценностных систем, общественно-экономических и политических структур. Восточные
цивилизации  до  XIX века  оставались  замкнутыми,  локальными,  традиционными,  изменялись  медленно,
эволюционно. Например, основные черты китайской цивилизации оформились в III в. до н.э. -  III в. н.э.
(эпоха Хань) и в сущности своей не менялись до XIX в. Сегодня восточные культуры модернизируются под
влиянием  западного  опыта.  На  Востоке  новое  не  отвергает  и  не  разрушает  старое,  традиционное,  а
органично вписывается в него.

10 Культурология: учебное пособие / под ред. А.А. Радугина. – М.: Центр, 2008. – С. 86.

12



2. Западная традиция подчеркивает активное отношение человека к внешнему миру. Деятельность
человека  понимается  как  на-правленная  вовне,  на  преобразование  предметов.  Поэтому  для  западной
культуры характерен ускоренный прогресс техники и техноло-гии, быстрое изменение предметного мира.
Восточная  культура  более  ориентирована  на  самого  человека,  его  духовное  совершенствование.  А
отношение  к  внешнему  миру  довольно  пассивное.  В  отличие  от  западной  восточная  культура  скорее
предпочитает доктрину "недеяния" во внешнем мире, уход в себя. В рамках восточной традиции возникает
идея о поиске нирваны как подлинного смысла бытия,  которая предполагает отрешенность от внешнего
мира,  отсутствие  страсти,  жажды  жизни.  Итак,  если  западная  стратегия  развития  -  изменение  среды
обитания, восточная стратегия - изменение самого человека.

5.1. Лекция № 5 (2 часа)
Тема: «Культура и глобальные проблемы современности»
5.1.1. Вопросы лекции:
1. Понятие глобальных проблем человечества.
2. Проблема мира и разоружения.
3. Проблема охраны окружающей среды и рационального природопользования.
4.  Наука и техника. Техногенная европейская цивилизация.

5.2.1.Краткое содержание вопросов 
1. Понятие глобальных проблем человечества.
Одной  из  характерных  особенностей  человека  как  живого  существа,  является  стремление

освободиться от  власти природы. Постоянно развивающиеся техника и технологии как орудия воздействия
человека на природу, затем обновление, наращивание технологических и научных знаний стали главными
целями общественного развития. В результате такой динамичной и продуктивной деятельности человека с
каждым годом усиливалась конфронтация культуры и природы, и всё более явными стали противоречия,
возникшие  в  области  социокультурной  сферы.  Так  мировое  сообщество   пришло  к  целому  ряду
общечеловеческих (глобальных) проблем. 

При  анализе  явления  глобальных  проблем,  следует  помнить,  что  многие  из  них,   являясь
результатом противоречий общественного развития, не были актуальны во все времена, например, проблемы
войны и мира, здоровья.  Экологические проблемы появляются позже, так напрямую зависят от активного
воздействия человека на природную среду.  Так случилось, что именно в XX в. полностью обнаружились
кризисные  явления  общечеловеческой  цивилизации,  культура  которой  сложилась  на  основе  особых
отношений человека и природы.    

Сам термин «глобальные проблемы» появился в научной литературе в конце 60-х гг. Глобальные
проблемы  (от  лат.  Globus –  земной  шар)  –  совокупность  жизненно  важных  проблем,  затрагивающих
человечество в целом и неразрешимых в рамках отдельных государств и даже географических регионов11.

Глобальные проблемы имеют следующие специфические признаки: 
во-первых, данные проблемы  затрагивают жизнедеятельность всего человечества; 
во-вторых, от их решения зависит будущее всей цивилизации;
в-третьих, глобальные проблемы имеют острый насущный характер и настоятельно требуют решения;
в-четвёртых, подобные противоречия являются объективным фактором общественного развития.  

Все глобальные проблемы сложны по своей сути,  поскольку отмечены тесным взаимовлиянием.
Решение одной проблемы может определить исход решения другой. По этой причине в современной науке
попытка  классифицировать  глобальные  проблемы  имеет  свои  сложности.  Наиболее  распространённый
взгляд – это разделение на три основные группы.

Во-первых,  это  группа,  включающая  в  себя  проблемы,  связанные  с  экономическими,
политическими, религиозными противоречиями между отдельными государствами, регионами, этническими
группами  и  т.д.  Данные  проблемы  принято  называть  интерсоциальными  проблемами.  К  этой  группе
относятся явления международного терроризма,  военных конфликтов,  ядерной опасности, политического
насилия и многое другое. 

Во-вторых, это проблемы, возникающие в  процессе отношений человека с природой. Как известно,
природные  ресурсы  ограничены,  а  деятельность  человека,  направленная  на  освоение  природы  крайне
активна и приводит во многих случаях к негативным итогам и разрушительным последствиям. К этому типу
проблем относятся все вопросы, связанные с экологией. 

В-третьих, это проблемы, связанные с противоречиями в развитии общественной жизни и духовного
мира человека, переживаниями собственного бытия, отчуждением, страхом и одиночеством системы. Все
перечисленные явления имеют место в жизни каждого человека и особенно актуальны для современного
общества.

Причины возникновения глобальных проблем:
1.  Активная  преобразующая  деятельность  человека,  которой   не  всегда  соответствует  уровень

общественной организации, политического мышления и экологического сознания. 

11 Философия: Энциклопедический словарь / Под ред. А.А. Ивина – М.: Гардарики, 2009. – С. 185

13



2.   Социальные противоречия,  конфликты, проблемы,   которые,  так  или иначе,  затрагивают всё
человечество и поэтому из локальных проблем становятся общемировыми.

2. Проблема мира и разоружения.
Во  второй  половине  XX века  наблюдается  обострение   интереса  к  проблемам  человечества,

которое  способствовало  появлению   общественной  организации  на  международном  уровне.  Эта
организация  получила  название  «Римский  клуб»  и  объединила  лидеров  мировой  общественности
политической,  финансовой, культурной и научной среды. Деятельность Римского Клуба была успешной,
поскольку итоги его работы существенно обогатили изучение перспектив развития  биосферы  и развили
пропаганду идеи гармоничного сосуществования человека и природы. 

Идеологи Римского Клуба полагали, что наиболее важной задачей их деятельности должно стать
привлечение  внимания  мировой  общественности  к  серьёзным  проблемам,  затрагивающим  все  население
планеты.  Теоретическая  деятельность  Римского  клуба  представляла  собой  обсуждение  ряда  конкретно-
научных  разработок,  которые  дали  начало  такому  новому   направлению  научного  исследования,  как
глобальное  моделирование.  Кроме  того,  актуализировались   общефилософских  рассуждений  о  бытии
современного человека в мире, о ценностях жизни, её противоречиях и дальнейших перспективах развития
цивилизации. В результате проведённой работы представителями Римского клуба был осуществлён целый
ряд исследовательских проектов. 

В 1972 году в Римском Клубе обсуждался доклад Дж. Форрестера (американского кибернетика,
профессора Массачусетсского технологического института) и Д. Медоуса (профессор, директор Института
политических  и  социальных  исследований  при  университете  Нью-Гэмпшира)  «Пределы  роста»,
получивший широкую известность в мире.  Авторы доклада понимали под  ростом вариант экстенсивного
развития, а под пределами – ограниченность природных ресурсов. По предварительным расчётам ученых
данной  группы,  пик  жизненного  уровня  был  пройден  в  сер.  1960-х  годов  и  при  сохранении
экспоненциального  характера  роста  основных  параметров  экономики  в  середине  следующего  столетия
неизбежен кризис во взаимоотношениях общества  и природы.  По прогнозам Форрестера три четверти
населения Земли вымрет «естественной» смертью от голода, эпидемий и загрязнения среды.12 

Согласно  теории  авторов   этого  доклада  общество  должно  достигнуть  «равновесия»  во
взаимоотношениях с природой и по аналогии с эволюцией естественных популяций найти выход из кризиса.
Абсолютизируя негативные  тенденции  неограниченного  использования  природных  ресурсов,  авторы
«Пределов  роста»  доказательно  продемонстрировали  мнимость   возникшего  благополучия  в  развитых
странах.

3. Проблема охраны окружающей среды и рационального природопользования.
В 1974 году особое внимание вызвал доклад «Человечество у поворотного пункта»,  подготовленный

М. Месаровичем  и  Э.  Пестелем.  Центральная  идея  доклада  сводилась  к  пониманию  мира  как  системы
специфически развивающихся регионов, взаимосвязанных между собой, а не как единое целое. В первую
очередь,  необходимо  разрешить  первостепенные  проблемы,  связанные  с  экологическим  кризисом.
Человечество сравнивалось с живым организмом  и должно функционировать как живой организм, и перейти
к «органическому росту». Такой подход к пониманию мирового сообщества, по мнению М. Месаровича и Э.
Пестеля,  мог  стать основной линией в процессе выживания человека и человечества.

Указанные  модели  человечества  и  его  развития,  сформулированные  в  1972-74  годах  имели,
значение, так как привели к популярности мысль о необходимости  ограничения потребления ресурсов за
счет так называемых промышленно слаборазвитых стран. 

Также немаловажным последствием названных  докладов стало признание многими мыслителями
установки на  переосмысление ценностных составляющих человека и общества в целом. 

В  русле  подобных  рассуждений  о  ценностях,  об  улучшении  «человеческого  качества»  следует
отметить теоретическую разработку основателя  и президента  Римского Клуба  А.  Печчеи  «Человеческие
качества».  Основным  понятием  в  рассуждениях  мыслителя  стало  понятие  «внутренние  пределы»,  под
которым он понимал широкие потенциальные возможности человека, которые человек должен раскрывать, а
также   осознавать  необходимость  своего  совершенствования.   По  мнению  автора,  все  достижения
человечества всегда опираются на процесс совершенствования «внутренних человеческих качеств».

Сторонники идеи совершенствования человека выступали против  эгоизма, отчуждённости, агрессии,
замкнутости, корысти и т.д., они пришли к выводу, что если человек не осознает значимости расширения
«внутренних пределов», то ему суждено  исчезнуть с лица Земли.          

4. Наука и техника. Техногенная европейская цивилизация.
Деятельность  Римского  Клуба,  с  одной  стороны,  была  направлена  на  выявление  сущности

глобальных проблем, а с другой стороны, представители передовой общественной мысли размышляли над
путями  преодоления  трудностей  мирового  масштаба.  Следует  подчеркнуть,  что  сложный  характер
глобальных проблем,  обусловленный  взаимовлиянием,  определил неоднозначность  их  преодоления.  Уже

12 Философия: Энциклопедический словарь / Под ред. А.А. Ивина – М.: Гардарики, 2009. – С. 939.

14

http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D0%B1%D1%89%D0%B5%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D0%B0%D1%8F_%D0%BE%D1%80%D0%B3%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%B7%D0%B0%D1%86%D0%B8%D1%8F
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D1%80%D0%B8%D1%80%D0%BE%D0%B4%D0%B0
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A7%D0%B5%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B5%D0%BA
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D0%B8%D0%BE%D1%81%D1%84%D0%B5%D1%80%D0%B0


начиная с 80-х годов двадцатого века, среди участников Римского Клуба определилось следующее понимание
человечества: человечество – это сложная система развивающихся и взаимодействующих составляющих. В
соответствии  с  таким  представлением  о  социальной  системе  был  обозначен  принцип  развития  мировой
цивилизации, который сводился к тому, что рост одной «части» допустим,  если не наносит вреда другой
«части».  Данные  суждения  можно  свести  к  следующему:  мировое  сообщество  –  это  своеобразный
«организм»,  который разрушается  от  несогласованности  и  отсутствия  взаимодействия.  Деятели  Римского
Клуба обозначили приоритетные цели развития мирового сообщества:
во-первых,  признание  необходимости  преодоления  военных  конфликтов  и  решение  проблемы  гонки
вооружения;
во-вторых, решение продовольственной проблемы в зонах голода;
в-третьих, ориентация на сдерживание экономического роста, повышение «качества» жизни, удовлетворение
на этой основе материальных и духовных потребностей человека.
в-четвёртых,  охрана  окружающей  среды,  решение  экологических  проблем,  рациональное  потребление
природных ресурсов и использование энергии на благо всего населения планеты;

Необходимо  подчеркнуть,  что  подобные  цели  могут  быть  достигнуты  лишь  при  совместном
сотрудничестве  государств.  Поэтому  участники  Римского  Клуба  выдвинули  идею  создания  мирового
государства  или  мирового  правительства,  которое  занималось  контролем  глобальных  проблем  и
разрабатывало  стратегию  совместного  развития.  Данные  рассуждения  являются  представляют  собой,
пожалуй,  единственно  разумный  вариант  решения  общемировых  трудностей,  возникших  перед
современным  человечеством.  Но,  следует  учитывать,  что  представители  передовых  стран  должны
придерживаться линии отказа от имперской политики в отношении менее развитых стран. 

По мнению деятелей клуба, мировое сообщество должно серьёзно отнестись к проблеме отношений
человека и природы, необходимо вести постоянный целенаправленный поиск новых вариантов совместного
развития  человека и биосферы.  Для  этого  человек  в  своей  преобразующей деятельности  должен всегда
опираться  на  знания  законов  природы,  учитывать  особенности  её  развития  и  возможности  её
восстановления.  Люди должны постоянно осознавать себя частью природы, понимать, что она является
естественной  средой  обитания.  Участники  Римского  Клуба  настаивали  на  том,  что  развитие  общества,
культуры должно идти «в ногу» с развитием биосферы, общество должно стремится к созданию способов
воспроизводства природной среды.

В  рамках  осмысления  проблемы  вооружённого  насилия,  военных  конфликтов  и  угрозы
термоядерной войны, возникло такое научное направлении как полемология (uр. Polemos – война) – наука о
войне как явлении социального порядка,  о  ее  причинах и следствиях во  всех  аспектах  (экономическом,
политическом,  демографическом,  моральном  и  т.д.).13 Необходимо  отметить,  что  исследователи,
занимающиеся  проблемами  подобного  рода,  сосредотачивают  своё  внимание,  в  первую  очередь,  на
политических и социальных обстоятельствах. Кроме того, полемологии первостепенное значение придают
влиянию  различных  форм  общественного  сознания  на  возникновение,  а  соответственно  и  преодоление
различных военных конфликтов в современном мире. 

Указанные глобальные проблемы сложны по своей природе, но, так или иначе, пути их решения
намечены  представителями  прогрессивной  общественности.  Следует  сказать,  что  из  всех  глобальных
трудностей самой труднорешаемой является проблема системы "человек-общество", в частности, проблема
одиночества.  Оно  становится  всепроникающим  явлением  в  обществе,  не  смотря  на  наличие  развитой
системы коммуникаций.  Необходимо подчеркнуть,  что  парадоксальным является  наличие  одиночества  у
человека, находящегося в общественной группе, среди близких, друзей, в кругу семьи. К причинам этого
явления можно отнести отсутствие веры и надежды, субъективность переживаний, непонимание, дефицит
социальных связей, нереализованность духовных исканий и т.д. 

Достаточно интересный взгляд на пути разрешения глобальных противоречий имеет американский
социальный философ и футуролог Д. Белл, который опирается в своих взглядах на принципы толерантности
и  плюрализма.  Философ  в  своей  теории  четко  разделяет  «общественное»  и  «частное»,  первое,  по  его
мнению,  определяется  контрактом  или  соглашением,  второе  –  индивидуальным  личностным  выбором
конкретного человека. С одной стороны Д. Белл признаёт многообразие мнений, с другой – наличие общих
для  всех  норм  и  правил,  которые  призваны  урегулировать  социальные  конфликты  и  противоречия  и
обеспечить порядок в обществе. Порядок в  обществе, по мнению исследователя,  возможен при соблюдении
некоторых  условий:  во-первых,  стремление  людей  к  отказу  от  политических  разногласий;  во-вторых,
отнесение моральных проблем к частной области и устранения в их решениях общественного принуждения.

В  заключении,  можно  отметить,  что  глобальные  проблемы  представляют  собой  широкий  ряд
взаимовлияющих друг на друга и взаимопроникающих противоречий и трудностей современного общества.
Главное в решении данных проблем – это массовое осознание их сложности, необходимости совместного
сотрудничества,  стремление  к  справедливости,  отвращение  к  нисилию  и  отказ  от  него.  Ориентация  на
перечисленные  принципы  призвана  преодолеть  как  «внутренний  кризис»  человека,  так  и  кризис  всего
человечества.
       

13 Большой иллюстрированный словарь иностранных слов: 17000 слов. – М.: Астрель, 2008. – С.612.

15



6.1. Лекция № 6 (2 часа)
Тема: «Культура Древних цивилизаций»
6.1.1. Вопросы лекции:
1.1. Синкретизм культуры первобытного общества. Особенности древних культур.
1.2. Культура Древнего Египта, Индии и Китая.
1.3. Античность как тип культуры (Культура Древней Греции и Древнего Рима).

6.2.1. Краткое содержание вопросов 
1. Синкретизм культуры первобытного общества. Особенности древних культур.
К главным особенностям древних культур относят:
а)  два способа производства - древнеазиатский и античный; 
б) две системы рабовладения - патриархальную (направленную на производство непосредственных

средств существования) и более высокую ("цивилизованную"), направленную на производство прибавочной
стоимости. 

С точки зрения развития производственных сил эти два рабовладельческих способа производства
соответствуют веку бронзы и веку железа.

 Общества века бронзы возникли в третьем тысячелетии до нашей эры и создали три очага древней
цивилизации:  восточный  (Древний  Китай),  средний  (Древняя  Индия)  и  западный  (Шумеро-Аккадское
царство,  Древний  Египет,  затем  -  Вавилония,  Крито-Микенское  государства).  Античный  способ
производства (с начала века железа) в его классической форме сложился в Восточном Средиземноморье, в
Древней Греции и в Древнем Риме.

Очаги Древних цивилизаций (Египта, Месопотамии, Китая, Индии) имели ряд общих черт:
- натуральное хозяйство, связанное с продуктообменом;
- отсутствие частной собственности на землю;
- устойчивость общины;
- экономическое господство деревни над городом;
- патриархальный характер рабовладения;
- кастовость (почти полная взаимонепроницаемость социальных слоев);
-  "восточный деспотизм"  (положение человека в обществе определяется  его  принадлежностью к

государственной власти);
- существование государственной религии и сословия жрецов - идеологов данного общества.
Особенности античного способа производства:
- начало товарно-денежных отношений; выделение ремесла из сельскохозяйственной деятельности;
- появление торгового капитала;
- разложение общины;
- установление экономического господства города над деревней;
- упразднение долгового рабства;
- проникновение рабского труда в сферу производства;
- формирование в ряде государств рабовладельческой демократии;
- отсутствие организованного сословия жрецов, как особого подразделения государственной власти.
При  изучении  той  или  иной  культуры очень  важно  представить  себе  ту  картину  мира,  которая

существовала  в  сознании  человека  данной  эпохи.  Картина  мира  состоит  из  двух  основных  координат:
времени и пространства, в каждом случае специфически преломленных в культурном сознании того или
иного этноса. Достаточно полным отражением картины мира являются мифы. 

2. Культура Древнего Египта, Индии и Китая.
В Древнем Египте  существовала  разветвленная  и  насыщенная  мифологическая  система.  Для  ее

рассмотрения необходимо выделить  шесть центральных этапов истории Древнего Египта:  
1) Додинастический период (XXXV - XXX века до нашей эры);
2) Раннединастический (Раннее Царство, XXX - XXVII века до нашей эры);
3) Древнее Царство (XXVII - XXI века до нашей эры);
4) Среднее Царство (XXI - XVI века до нашей эры);
5) Новое Царство (XVI - XI века до нашей эры);
6) Позднее Царство (VIII - IV  века до нашей эры).
Весь  Египет  был  поделен  на  номы  (области),  в  каждом  номе  были  свои,  местные  боги.

Центральными  богами  всей  страны провозглашались  боги  того  нома,  где  в  данный  момент  находилась
столица.  Столицей Древнего царства был Мемфис,  а  верховным богом -  Птах.  Когда столицу перенесли
южнее, в Фивы, то главным богом стал Амон-Ра. На протяжении многих веков древнеегипетской истории
основополагающими  божествами  считались  следующие:  бог  солнца  Амон-Ра,  богиня  Маат,  ведавшая
законами и миропорядком, бог Шу (ветер), богиня Тефнут (влага), богиня Нут (небо) и ее муж Геб (земля),
бог  Тот  (мудрость  и  хитрость),  властитель  загробного  царства  Осирис,  его  жена  Исида  и  их  сын  Хор,
покровитель земного мира. 

16



Важнейшим в мифологической системе Древнего Египта был миф об Осирисе, который воплощал
идею о вечно умирающей и вечно воскресающей природе.

Интересны  представления  древних  египтян  о  строении  человеческой  души:  она  имеет  пять
составляющих. Главные из них - Ка (астральный двойник человека) и Ба (жизненная сила); затем идут: Рен
(имя), Шуит (тень) и Ах (сияние). 

Время  и  пространство  древнеегипетской  культуры оказалось  четко  разделенным на две  части  –
«здесь»,  то есть в настоящем,  и  «там»,  то  есть в потустороннем,  загробном мире.  Дорогой в загробное
царство  Осириса  служил  Нил,  а  путеводителем  была  «Книга  мертвых»,  выдержки  из  которой  можно
встретить на любом саркофаге.

Все  это  служило  тому  культу  мертвых,  который  устойчиво  занимал  ведущее  положение  в
древнеегипетской  культуре.  Важной  составляющей  культа  был  сам  похоронный  процесс,  и  обряд
мумификации,  который  был  должен  сохранить  тело  для  последующей  загробной  жизни.  Основными
чертами древнеегипетского искусства  как в Древнем,  так и  в  Новом царстве  оставались:  каноничность,
монументальность, иератичность (священная отвлеченность изображений), декоративность. Для египтян
искусство играло важную роль именно с точки зрения загробного культа. 

Можно назвать культуру Древнего Египта одной из колыбелей западноевропейской цивилизации,
чьи отголоски обнаруживаются в античную эпоху и заметны даже во времена христианского Средневековья.
Для современной культуры Египет стал более открытым после работ Жана-Франсуа Шампольона, который в
XIX разгадал загадку древнеегипетской письменности, благодаря чему мы смогли прочитать многие древние
тексты, и, прежде всего, так называемые, «Тексты пирамид».

Становление древнеиндийской культуры связывают с приходом в долину Инда и Ганга арийских
племен («Ариев» или «арийцев») во второй половине второго тысячелетия до н.э. 

Характерная черта древнеиндийского общества - деление его на четыре варны (от санскритского
«цвет,  покров,  оболочка»)  -  брахманы,  кшатрии,  вайшьи  и  шудры.  Каждая  варна  представляла  собой
замкнутую  группу  людей,  занимающих  определенное  место  в  обществе.  Принадлежность  к  варне
определялась рождением и наследовалось после смерти. Браки заключались только внутри отдельно взятой
варны.

Отличительная особенность древнеиндийской культуры состоит в том, что она не знает имен (или
они  малодостоверны),  поэтому  в  ней  стерто  индивидуально-творческое  начало.  Рассуждения  мудрецов
сконцентрированы  на  морально-этических  проблемах.  Это  обусловило  религиозно-мифологический
характер развития древнеиндийской культуры в целом и ее весьма условную связь с собственно научной
мыслью. Важной составной частью древнеиндийской культуры были Веды - сборники священных песен и
жертвенных формул, торжественных гимнов и магических заклинаний при жертвоприношениях - Ригведа,
Самаведа, Яджурведа и Атхарваведа. 

Согласно  ведической религии,  ведущими  богами считались:  бог  неба  Дьяус,  бог  тепла  и  света,
дождя и бури, повелитель вселенной Индра, бог огня Агни, бог божественного опьяняющего напитка Сома,
бог  солнца  Сурья,  бог  света  и  дня  Митра  и  бог  ночи,  хранитель  вечного  порядка  Варуна.  Жрецы,
исполнявшие все обряды и предписания ведических богов,  назывались брахманами. Понятие "брахмана" в
контексте древнеиндийской культуры было широким. Брахманами назывались также тексты с ритуальными,
мифологическими  пояснениями  и  комментариями  к  Ведам;  брахманом  назывался  также  абстрактным
абсолют, высшее духовное единство, к пониманию которого постепенно пришла древнеиндийская культура.

К  середине  первого  тысячелетия  до  нашей  эры  в  общественной  жизни  Индии  происходят
изменения. Обостряется борьба кшатриев,  поддерживаемых вайшьями, против брахманов.  Первая форма
этой  борьбы  связана  с  бхагаватизмом.  («Бхагават-гита»  -  часть  древнеиндийского  эпического  сказания
Махабхараты. Главная идея этой книги выявить соотношение между мирскими обязанностями человека и
его помыслами о спасении души.) 

Второй  формой  борьбы с  брахманизмом  явилось  движение  джайнистов.  (Подобно  брахманизму
джайнизм не отрицает сансары, кармы и мокши, но считает, что слияния с абсолютом нельзя добиться лишь
молитвами  и  жертвоприношениями.  Джайнизм  отрицает  святость  Вед,  осуждает  кровавые
жертвоприношения) 

Третьей  формой  антибрахманистского  движения  стал  буддизм.  Первый  Будда  (в  переводе  с
санскрита – «просветленный»), Гаутама Шакьямуни, из рода князей Шакья, родился, согласно преданию, в
VI  до  нашей  эры.  Достигнув  17  лет,  он  оправился  на  поиски  истины и  семь  лет  провел  в  скитаниях.
Однажды, решив отдохнуть, он прилег под деревом Бодхи - Древом Познания. И во сне Гаутаме явились
четыре истины. Познав их и просветлившись, Гаутама стал Буддой. Вот они:

1. Наличие страданий, которые правят миром. Все, что порождено привязанностью к земному есть
страдание.

2. Причина страданий - жизнь с ее страстями и желаниями, ибо все от чего-то зависит.
3. Возможен уход от страданий в нирвану. Нирвана - угасание страстей и страданий, разрыв уз с

миром. Но нирвана - это не прекращение жизни и не отказ от деятельности, а лишь прекращение несчастий
и ликвидация причин нового рождения.

4. Существует путь, которым можно достичь нирваны. К ней ведут 8 ступеней:
1) праведная вера;

17



2) истинная решимость;
3) праведная речь;
4) праведные дела;
5) праведная жизнь;
6) праведные мысли;
7) праведные помыслы;
8) истинное созерцание14.
Центральной  идеей  буддизма  является  то,  что  человек  способен  разорвать  цепь  перерождений,

вырваться  из  мирового  круговорота,  прекратить  свои  страдания.  Буддизм  вводит  понятие  нирваны  (в
переводе  –  «остывание,  угасание»).  Нирвана  являет  собой  состояние  совершенной  невозмутимости,
безразличия и самообладания. Каждый может достичь нирваны и стать Буддой. На ранней ступени своего
развития  буддизм  сводился,  прежде  всего,  к  выявлению  определенных  правил  поведения  и  морально-
этическим проблемам.  Впоследствии  же,  буддизм пытается  охватить  своим учением все  мироздание.  В
частности,  он  выдвигает  идею  о  постоянном  видоизменении  всего  сущего,  но  доводит  эту  мысль  до
крайности, полагая, что это изменение столь стремительно, что даже нельзя говорить о бытии как таковом, а
можно говорить лишь о вечном становлении.

3. Античность как тип культуры (Культура Древней Греции и Древнего Рима).
Термин  «античность»  возник  в  XVI веке.  Так  гуманисты  эпохи  Возрождения  называли  эпоху

создания великолепных памятников греко-римской культуры. 
Отличительной особенностью античной культуры является ее пластичность, «телесный характер».

Мир – «космос» понимался как одушевленное, прекрасное сферическое тело, населенное людьми и богами.
Боги были наделены не только внешним обликом людей – их  жизнь  на  Олимпе была очень похожа на
повседневную жизнь и идеалы греков. 

Само слово «космос» означает мир, порядок. Чувство порядка и меры – одно из важнейших для
античности.  В  стремлении  к  гармонии  эллинами  был  создан  канон,  то  есть  мера  (соразмерность),
отражающая закономерность в создании правильного красивого – здания, статуи, драмы или песни.

Объединяющим  началом  всего  художественного  творчества  являлась  его  гуманистическая
направленность,  восприятие  человека  как  главной  эстетической  ценности.  Расцвет  античной  культуры
связан с возникновением и расцветом «единой, основной и исходной общественной формы античного мира»
–  полисом.  Полис  или  город-государство  состоял  из  собственно  города,  который  являлся  центром
государства, и примыкающей к городу территории, являющейся собственностью свободных граждан. Но это
понятие  имело  более  глубокое  содержание  –  люди,  связанные  общественными  и  культурными  узами,
составляли замкнутую общность, нельзя быть гражданином вне рамок коллектива, человек мог чувствовать
себя полноценным только являясь частью общего. 

Одним  из  важных  принципов  существования  греческой  культуры  была  агонистика
(состязательность),  в  которой  главную  роль  играли  состязания  художественные  (соревнования  поэтов-
трагиков, музыкантов) и спортивные (Олимпийские игры). 

Важнейшей  характеристикой  древнегреческой  культуры  является  культ  тела  человека,  который
кроме  эстетической  стороны  имел  и  прагматическую:  каждому  греку  необходимо  было  заботиться  о
ловкости и силе, поскольку всякий гражданин был, прежде всего, воином, защитником полиса. Интересной
областью  проявления  телесного  культа  являлись  древнегреческая  архитектура  и  скульптура,  где
математические  расчеты сооружаемых  храмов  соотносились  с  размерами  и  пропорциями  человеческого
тела. Дорическая колонна уподобляется фигуре мужчины-атлета: физически сильного, твердо стоящего на
земле, не требующего никаких украшений и прекрасного своим физическим совершенством; ионическая
колонна  сравнивается  с  фигурой  женщины –  утонченной и  нарядной;  коринфская  колонна  создана,  как
полагают, в подражание девической грации.

В истории развития древнегреческой культуры выделяют несколько периодов:
1) Крито-микенский период (III – II тыс. до н.э.). В это время культурная и политическая жизнь была

сосредоточенна вокруг царского дворца, который представлял собой здание с огромным количеством комнат,
лабиринтами, украшенными стенами.  Сохранившиеся до наших дней памятники этого периода развития
культуры свидетельствуют о высоком мастерстве зодчих, инженеров и художников – Кносский дворец на
острове Крит, Львиные ворота в городе Микены.

2)  Гомеровский  период  (XI –  VIII в.в.  до  н.э.).   Происходит  переход  от  родового  строя  к
раннерабовладельческому обществу. Начинает складываться греческая мифология и эпос. Название данного
периода в развитии культуры связано с именем известного древнегреческого поэта, автора поэм «Илиада» и
«Одиссея» Гомера. 

3) Архаический период (VII –  VI в.в. до н.э.). Начало расцвета греческой культуры. Укрепленные
рабовладельческие  города  превращаются  в  полисы-государства.  Возникают  письменность,  медицина,
астрономия. Создается ясная система архитектурных форм.

14 Культурология:  учебное  пособие  для  студентов  высших  учебных  заведений  /  под  ред.  Г.В.  Драча.  –
Ростов н/Д, 2005. – С. 194.

18



4) Классический период (V –  IV в.в. до н.э.). Время расцвета греческой культуры. Полис Афины
становится центром всей культурной жизни.  Развиваются  искусства,  философия,  медицина.  В это  время
творят такие мастера как Аристотель, Сократ, Фидий, Гиппократ и др.

5)  Эллинистический  период  (IV –  II в.в.  до  н.э.).  Один  из  греческих  полисов  –  Македония,
захватывает и подчиняет себе всю Грецию. Во время правления Александра Македонского образовалось
новое государство, в которое вошли Египет, Малая Азия, Восток вплоть до Индии. В  I в. до н.э. Древняя
Эллада была захвачена Римом.

7.1. Лекция № 7 (2 часа)
Тема: «Культура Возрождения. Реформация»
7.1.1.Вопросы лекции:
1. Основные черты культуры Возрождения.
2. Особенности гуманизма эпохи Возрождения.
3. Реформация. Духовные основы новой морали.

7.2.1. Краткое содержание вопросов
1. Основные черты культуры Возрождения.
Эпоха Возрождения рассматривается как переход от Средневековой культуры к Новому времени.

Термин  «Возрождение»  впервые  употребил  итальянский  живописец,  архитектор  и  историк  искусства
Джорджо  Вазари  (1512-1574).  В  книге  «Жизнеописание  наиболее  знаменитых  живописцев,  ваятелей  и
зодчих» он писал о возрождении искусства в Италии после долгих лет упадка в период средневековья. У
писателя-гуманиста  Джованни Боккаччо есть  слова о  знаменитом живописце Возрождения Джотто:  «Он
возродил искусство, которое на протяжении столетий затаптывали…». Именно у Джотто произошел переход
от иконы к картине, от религиозной живописи – к светской. 

Позже термин «Возрождение» был распространен на всю культуру Италии  XV-XVI вв. и только
позднее стал применяться к культуре стран Европы, прошедших через определенный этап развития.

В истории культуры Возрождения выделяют три главных этапа: 1) Раннее Возрождение (XV в.); 2)
Высокое Возрождение (первая треть XVI в.); 3) Позднее Возрождение (середина XVI в.).

Эти же этапы иногда называют, прибегая к художественным образам. В таком случае можно первый
этап назвать «гуманистическим», второй – «героическим», «титаническим», третий этап – «трагическим»

Культура  Возрождения  (Ринашименто  –  на  итальянском  языке,  Ренессанс  –  на  французском)
возникла в Европе, в тех экономически наиболее развитых областях, где раньше всего созрели предпосылки
для перехода от феодализма к начальной стадии капитализма.

Это  было  время  развития  торговли  между  странами,  время  великих  географических  открытий.
Переломным  моментом  стало  изобретение  книгопечатания.  Высокого  уровня  достигла  литература,
получившая невиданные ранее возможности распространения.

Средиземноморские пути, торговля, приток иностранцев, широкие культурные контакты, высокий
уровень благосостояния – данные факторы создавали благоприятные возможности для накопления знаний,
развития образования и формирования новой светской элиты, которая скептически относилась ко многим
догматам христианской идеологии.

Повышение  интереса  к  знаниям,  рост  культурного  уровня  сопровождались  обращением  к
культурному  наследию  античности,  поскольку  и  архитектура  Италии,  и  скульптура,  и  сохранившиеся
литературные произведения античных авторов были доступны и приковывали к себе внимание. 

Основными  чертами  культуры  Возрождения  являются:  антропоцентризм,  гуманизм,  особое
отношение к античности – возрождение античных памятников искусства и античной философии.

Однако  Ренессанс  не  сводился  к  буквальному  возрождению  античности.  Существовал  более
глубинный  процесс,  связанный  с  освобождением  индивида  от  всех  форм  феодальной  зависимости,  что
заставляло личность рассматривать себя как существо самоопределяющееся и самодостаточное.  Поэтому
одним из структурообразующих принципов ренессансной культуры становится антропоцентризм. Именно в
рамках культуры Возрождения произошло всеобъемлющее открытие человека.  Вместе с этим на первый
план  в  утверждавшейся  новой  системе  ценностей  выдвигались  идеи  гуманизма  (лат.  humanus  –
человечный). 

Основы нового мировоззрения были заложены флорентийским поэтом Данте Алигьере (1265-1321),
автором  «Божественной  комедии»,  заявившим,  что  из  всех  проявлений  божественной  мудрости  именно
человек является «величайшим чудом». Другой блестящий флорентиец Франческо Петрарка (1304-1374) в
своих знаменитых сонетах воспел любовь к земной женщине как прекрасное, а не как греховное чувство.
Джованни Боккаччо (1313-1375) современник Петрарки, в своем сборнике новелл «Декамерон» проповедует
права  человека  на  счастье  в  этой  жизни,  которое  он  связывает  с  любовью,  с  чувственными радостями.
Боккаччо утверждает, что любовь выше сословных перегородок, что благородство человека определяется не
знатностью, а личной доблестью.

Вера в возможности человека придавала  мировоззрению Ренессанса не только гуманистический, но
и  индивидуалистический  характер.  Концепция  индивидуализма  в  философии  Ренессанса  отражает  те

19



изменения в жизни человека, которые связаны с возникновением городской культуры, развитием ремесла, с
переходом от натурального хозяйства к рыночным отношениям.

Таким  образом,  можно  выделить  следующие  основные  черты  культуры  Возрождения:  особое
отношение  к  античности  –  возрождение  античных  памятников  искусства  и  античной  философии,
модификация средневековой христианской традиции, антропоцентризм, гуманизм, индивидуализм.

2. Особенности гуманизма эпохи Возрождения.
В эпоху итальянского возрождения наблюдается пристальный интерес к визуальному восприятию

мира,  что  определило  расцвет  живописи  и  других  форм  пространственного  искусства.  Знаменитые
художники  и  скульпторы  итальянского  Возрождения  –  Донателло  (1386-1466),  Боттичелли  (1445-1510),
Леонардо да Винчи (1452-1519), Микеланджело Буонаротти (1475-1564), Рафаэль Санти (1483-1520).

В изобразительном искусстве Европы Возрождение знаменует поворот к реализму, который всегда
связан с познанием (чем больше будет знать художник о действительности, тем глубже сможет он раскрыть
лежащие  в  ее  основе  закономерности,  тем  ярче  выявит  индивидуальные  особенности  того  или  иного
явления).  Связь науки и искусства составляет одну из особенностей культуры Возрождения, отмеченной
появлением  целой  плеяды  художников-ученых,  среди  которых  первое  место  принадлежит  Леонардо  да
Винчи.

Изобразительное  искусство  Возрождения  представляет  контраст  средневековому.  Обращение  к
реальности  проявилось  в  распространении  новых  сюжетов,  в  развитии  портрета,  пейзажа,  в  новой
интерпретации  религиозных  сюжетов,  в  обновлении  художественных  средств.   Эпоха  Возрождения
вырабатывает новый язык искусства, в создании которого художники опирались на данные естественных и
точных  наук  –  оптики,  геометрии,  анатомии.  Возникают  теории  линейной  перспективы  и  пропорций
человеческого тела, устанавливаются закономерности воспроизведения светотени.

В  отличие  от  эпохи  средневековья,  когда  главными  заказчиками  произведений  искусства  были
церковь и крупные феодалы, значительно расширился круг заказчиков и изменился их социальный состав
(цеховые объединения ремесленников, купеческие гильдии,  горожане).

Расширение  спроса  и  увеличение  количества  светских  заказов  вызвали  распространение  новых
форм  искусства.  Наряду  с  монументальным  искусством  все  более  и  более  широкое  распространение
получают станковые формы – живопись на дереве и холсте, скульптурные произведения из дерева, бронзы.
Растущий спрос и демократизация искусства привели к возникновению новой ветви графики – гравюры на
дереве  и  металле,  которая  давала  возможность  распространять  изображение  в  большом  количестве
экземпляров. 

Искусство  Возрождения  проникнуто  идеалами  гуманизма  –  оно  создало  образ  прекрасного,
гармонически  развитого  человека.  Многое  роднит  Возрождение  с  античной  культурой,  однако  образ
человека теперь становится более сложным и многогранным. В эпоху Возрождения человек считает себя
хозяином  своей  судьбы,  расцвет  человеческой  личности  создает  основу  для  все  более  углубленной
индивидуализации художественного образа.

Гуманистическая культура Возрождения была исключительно элитарной. Она оказалась доступной
только людям образованным и оставалась чуждой широким массам. В тоже время изменения в образе жизни,
вызванные  переходом  от  феодальных  к  товарно-денежным  отношениям,  затронули  все  европейское
общество. 

3. Реформация. Духовные основы новой морали.
Термин «Северное Возрождение» описывает особенности Ренессанса в других странах Европы. Под

ним подразумевают не только географическую характеристику, но и некоторые особенности Ренессанса в
Англии,  Германии,  Испании,  Нидерландах,  Швейцарии  и  Франции.  Важной  особенностью  Северного
Возрождения было то, что оно происходило в период Реформации, а также то, что в культуре народов этих
стран в силу исторических причин отсутствовало такое обилие памятников античности, как в Италии. 

Немецкое  Возрождение  стало  завершением  духовного  и  социального   кризиса,  который  длился
полвека и сильно изменил средневековую Германию. С творчеством художников – Грюневальда (1475–1528),
Дюрера (1471–1528) и Гольбейна Младшего (1498–1543) – связан «золотой век» немецкой живописи. Не
обладая  цельностью  итальянского  Ренессанса,  немецкое  Возрождение  развивалось  в  хронологически
короткий период и не имело своего логического продолжения. 

Английский Ренессанс прославился не столько живописью и архитектурой, сколько театром. Его
расцвет  пришелся  на  конец  XVI  начало  XVII  века,  достигнув  своей  вершины  в  творчестве  Вильяма
Шекспира  (1564–1616).  Вырос  престиж  театра;  актеров,  ранее  презираемых  бродячих  комедиантов,
окружали вниманием, они пользовались покровительством меценатов-вельмож. 

В  Северной  Европе  на  становление  новой  культуры  наибольшее  влияние  оказало  не  античное
наследие, а христианство. При всех различиях художников Северного Возрождения объединяет стремление к
жизненной правде, которая является основой искусства Возрождения. 

В основе Возрождения лежат идеи гуманизма. Но североевропейское искусство осмысливало место
человека в мироздании иначе, чем итальянское. В искусстве Италии человек, наделенный безграничными
творческими  возможностями,  способный  преобразовать  мир,  рассматривается  как  центр  вселенной.  В

20



искусстве Северной Европы человек – не вершина творения, а лишь одно из многочисленных свидетельств
всемогущества Творца. 

Для Итальянского Возрождения характерна типизация, в то время как нидерландские и немецкие
мастера  уделяли  много  внимания  передаче  индивидуальных  черт.  Основной  идеей  итальянцев  являлся
антропоцентризм,  а  северных  мастеров  интересовал  не  только  человек,  но  и  мельчайшие  подробности
окружающей среды. Кроме того, в работах северных мастеров каждый изображаемый предмет несет в себе
символическое  значение,  чего  нет  у  итальянцев.  На  итальянскую  живопись  влияние  оказали  идеи
античности, гуманизм, на Северное Возрождение – средневековье и готика.

Художники  Северного  Возрождения  создали  немалый  вклад  в  историю  живописи.  Происходит
бытовизация  религии  в  искусстве,  вводится  готический  эмпиризм  –  путь  приблизительного  восприятия
действительности, распространяется пантеизм и принцип портретности каждой детали.

Культурные  процессы,  происходившие  на  севере  Европы,  тесным  образом  взаимосвязаны  с
движением Реформации и рождением протестантской культуры.

Реформация  (от  лат.  reformatio  –  преобразование)  представляла  собой  мощное  религиозное
движение за возвращение к изначальным ценностям веры (к ее фундаменту). 

Лидером движения Реформации выступил монах и доктор теологии Мартин Лютер (1483-1546).  31
октября 1517 г. в г. Виттенберге он прибил к дверям церкви свои 95 тезисов с осуждением злоупотреблений
католической церкви и, прежде всего, продажи индульгенций – это событие считается формальным началом
Реформации.  Фактически  Лютер  предлагал  вернуться  к  нравственным  принципам  первоначального
христианства с присущей ему простотой, искренностью, погруженностью в веру. Человеку не нужна церковь
как институт, она является лишним звеном между верующим и Христом. Он должен внутри себя искупить
грех покаянием, для этого не нужны священнослужители. 

Лютер отвергал внешний католический культ: почитание святых, иконы, алтари, крестное знамение,
коленопреклонение,  рассматривая  их  как  разновидность  некоей  церковной  магии.  По  его  мнению,  в
противоположность  «подлинной  набожности»  католическая  церковь  заботится  не  о  том,  чтобы  человек
проникся волей Бога, а стремится Бога подчинить воле людей. 

Лютер был отлучен от церкви, но многие феодалы, стремясь получить церковные земли, активно
поддержали  его  идеи.  После  религиозной  войны  лютеранство  было  принято  многими  германскими
городами, чему способствовал перевод Лютером Библии на немецкий язык. Таким образом, в Германии из
католической церкви выделилась особая протестантская церковь в форме лютеранства. 

Реформация способствовала процессу появления человека буржуазного общества – обособленного
индивида  со  свободой  нравственного  выбора,  самостоятельного  и  ответственного  в  своих  суждениях  и
поступках.  В  носителях  протестантских  идей  выразился  новый,  буржуазный  тип  личности  с  новым
отношением  к  миру.  Таким  образом,  гуманизм  и  Реформация  –  это  две  формы  культуры  (светская  и
религиозная)  поднимающегося  раннебуржуазного  общества,  противостоящие  культуре  утрачивающего
историческое оправдание средневекового феодального общества.

8.1. Лекция № 8 (2 часа)
Тема: «Становление русской культуры»
8.1.1. Вопросы лекции:
1. Языческая культура восточных славян.
2. Особенности древнерусской средневековой культуры..
3. Культура Киевской Руси.

8.2.1.Краткое содержание вопросов
1. Языческая культура восточных славян.
Процесс  формирования  русской  культуры  имеет  свои  специфические  черты,  определённые

географическим  и  политическим  факторами:  во-первых,  это  достаточно  протяжённое  географическое
пространство,  которое  со  временем  требовало  освоения;  во-вторых,  это  наличие  многочисленных
народностей и этнических групп;  в-третьих,  это  принятие православия,  которое было ориентировано на
традиционность,  а   в  идеалогическом  ключе  на  приоритет  государственного  и  общественного  над
личностным началом. 

Вопрос зарождения русского этноса в науке представляет собой сложную проблему. На этот счет
имеются  различные  точки  зрения,  но  преимущественно  все  исследователи  признают,  что  реальными
предшественниками русского этноса были восточные славяне, принадлежавшие к группе индоевропейских
народов. 

Согласно данным исторической науки первые объединения славянских племен (поляне,  кривичи,
древляне, уличи, дреговичи, северяне и др.), главным занятиям которых было земледелие, возникли в 6 веке.
Представители  перечисленных  племен  строили  городища,  которые  постепенно  превращались  в  города,
занимались скотоводством, бортничеством, ремеслом. 

21



Важную роль в жизни древних славян играла религия, существовавшая в форме политеизма. Данная
религиозная форма была изначально определена близостью человека к природе: люди воодушевляли силы
природы, верили в добрых и злых духов, осуществляли жертвоприношения. 

Со  временем  славяне,  быт  которых  определяло  занятие  земледелием,  стали  поклоняться
сверхъестественным  существам,  которые  распоряжались  дождем,  огнем  и  т.д.  Так  возник  культ  Рода
(источник  всего  живого)  и  рожаниц  (богини  плодородия),  Ярила  (бог  весеннего  солнца),  Купала
(плодотворящее божество лета) и др.

С течением времени стали поклонялись Перуну,  Хорсу и Велесу.  Со временем род потерял своё
значение и небом стал владеть Сварог. Сыном Сварога считался Сваротич – бог огня. Славяне почитали огонь,
так  как он противостоял злу, прогонял демонов и злых духов, болезни. Погребальные обряды тоже были
связаны с огнём: со знатными русами сжигали их оружие, доспехи, коней.15

Начиная  с  6  века  Сварог  «уступает»  место  Перуну,  который  изначально  был  покровителем
стражников и воинов, а с этого момента по вере славян покровительствует грому и молнии. Кроме того в
языческих  представлениях  древних  славян  присутствуют  космогонические  идеи,  в  частности,  Перун
признаётся ещё и творцом вселенной.  Перуна почитали, боялись и 20 июля (день Перуна) емк приносили
жертвы: быка или петуха – птицу, символизировавшую собой счастье и плодородие.   К числу почитаемых
божеств относился и Велес – покровитель скота и скотоводов,  позднее он стал покровителем богатства,
торговли и поэзии. 

Славянская картина мира имела свои особенности: в ней ярко и образно сочетался культ предков,
представления  об  окружающем  мире,  религиозные  верования  и  магические  ритуалы,  связанные  с
земледелием. Бытие, по представлениям древних славян представляло собой три мира (навь, явь и правь):

 подземное царство;
  земля, на которой живут люди, животные, растут растения;
 небо, где обитают высшие боги. 
В религиозной системе восточных славян имел место культ священного дерева (дуб,  береза или

сосна),  которое имело символическое значение – соединяло три мира.  У славян существовали довольно
развитые формы языческой обрядности, т.е. организованной, упорядоченной системы магических действий.
Языческие верования,  требовавшие наглядного символического воплощения религиозных представлений,
способствовали развитию древнерусского искусства16.  

Таким образом, в обществе древних славян под влиянием особенностей климатических условий,
способствовавших развитию земледелии, в результате частичных заимствований из различных культур было
сформировано своеобразное древнерусское общество, которое стало основой для возникновения русского
государства и русской народности. 

2. Особенности древнерусской средневековой культуры.
В  X веке  возникла  острая  необходимость  в  политическом  объединении  славянских  племён.

Языческая религия не способствовала созданию единого государства, поэтому событие, названное в истории
Крещение  Руси,  становится  переломным для  дальнейшего  развития   славянских  народов.  Христианская
религия  появилась  на  территории  славянских  племён  из  Византии.  Это  было  обусловлено:  во-первых,
стабильными  связями  Киева  и  Константинополя  в  сфере  политики  и  экономики;   во-вторых,  личной
заинтересованностью князя Владимира в в том, чтобы духовная власть по отношению к государственной
власти  находилась  в  подчинённом  положении;  в-третьих,  Византийская  церковь  разрешала  проводить
службы  на  родном  языке,  в  то  время,  как  католическая  –  настаивала  на  проведении  богослужений  на
латинском языке, чуждом славянам. 

Кроме  перечисленного,  можно  назвать  ещё  одну  причину  принятия  византийского  варианта
христианства – это близость (которой способствовали культурные связи славян с Византийской империей)
эстетического восприятия славян и византийского народа.  Для эстетического сознания восточных славян
были свойственны яркая художественная образность, богатая ассоциативность и фантазия,  что, безусловно,
способствовало более глубокому пониманию и восприятию византийской религиозно-эстетической системы.

Одно из значений принятия христианства на Руси в том, что оно сформулировало новую картину
мира.  Но,  следует  отметить,  что  христианство  не  смогло  полностью  искоренить  ряда  языческих
представлений, которые в форме архетипов закрепились в народной среде. Можно говорить о том, что в
культуре православных христиан складывалось двоеверие или православно-языческий синкретизм17. Данное
утверждение  можно  проиллюстрировать:  в  искусстве  православной  церкви,  например,   активно
использовались  языческая  символика,  орнаментальные  узоры  переплетения  –  отголоски  узелковой
письменности древних славян.     

15 Столяренко Л.Д., Самыгин С.И., Сущенко Л.Г. Культурология: Учебное пособие. Изд. 2-е. – Москва.: ИКЦ
«МарТ», Ростов н/Д: Изд центр «МарТ», 2009. – С.308.
16 Культурология : тексты лекций / В. В. Грибунин [и др.]. – Хабаровск : Изд-во Тихоокеан. гос. ун-та, 2008. 
– С.63.
17 Столяренко Л.Д., Самыгин С.И., Сущенко Л.Г. Культурология: Учебное пособие. Изд. 2-е. – Москва.: ИКЦ
«МарТ», Ростов н/Д: Изд центр «МарТ», 2008. – С.312.

22



Влияние христианства на русскую историю и культуру:
1.  Принятие  единой  монотеистической  религии  способствовало  политическому  объединению

славянских племён в единое общество. 
2.    Это  событие  позволило  Руси  устанавливать  более  тесные  контакты  с  европейскими

государствами.
3. Православная церковь внесла определённый порядок в жизнь людей, стала своеобразным центром

духовного  бытия.  Единые  для  всех  нравственные  принципы  и  духовные  установки  постепенно
сформировали новую идеологию, в основе которой лежали евангелистские заповеди. 

4. Христианская религия в форме православия сформулировала новое видение мира и определила
место человека в нём. 

5. Христианство способствовало становлению письменности, образования, городской культуры. 
6. Принятие православной религиозной системы заложило основы для возникновения уникального

по своей природе русского изобразительного искусства. 
Таким образом, говоря о значении принятия христианства для русской культуры, можно отметить,

что данная религия в течение длительного времени была своеобразным центром культуры русского народа.
Христианство определило многие формы культуры, на многие наложило свой отпечаток.  

3. Культура Киевской Руси.
Хронологические рамки эпохи Киевской Руси условны (сер. 9  – нач. 12 вв) : ее началом считают

либо   призвание  на  княжение  в  Новгород  в  862  г.  варяжских  князей,  либо  поход  князя  Олега  в  882.
Завершается данный период, по мнению многих историков, княжением в Киеве Ярослава Мудрого (1019
-1054 гг.) или доводят до времени Владимира Мономаха (1113 – 1125 гг.) 18

В 9 веке на  территории Восточной Европы складывается древнерусское государство с центром в
городе  Киев.  Молодая  культура  данного  государственного  образования  была  определена  языческой
религией, которая приветствовала патриархально-родовые отношения, находившие своё выражение в таких
явлениях как кровная месть, многожёнство, рабство, человеческие жертвоприношения. Данная религия не
способствовала  политическому единству  и  внешней безопасности.  По  этой  причине 988 год  становится
переломным, новая христианская религия монотеистического толка кардинально меняет культуру Киевской
Руси. При этом необходимо сказать, что процесс христианизации был сложным и длительным. 

Христианство оказало серьёзно влияние на внешнеполитическое положение Киевской Руси и во
многом  определило  специфику  ее  государственного  устройства.  Киевскую  Русь  признали  в  Европе
уважаемым  государством.  С  принятием  новой  религии  меняется  отношение  к  власти,  она  начинает
признаваться  как  власть,  данная  и  освящённая  Богом.  Ранее  князь  просто  избирался.  Появился  обряд
возведения на княжеский престол, соответствующий византийскому обряду венчания на царство.

Важным  культурным  событием  для  Киевской  Руси   было  введение  единой  письменности.
Формирование единого языка началось в 11 веке и завершилось к 14 веку. Материалом для письма служила
телячья  выделанная  кожа  (пергамент),  затем  в  15  веке  появляется  бумага.  Литература  этого  периода
испытывала  серьёзное  влияние  церкви,  первые  летописцы были  монахами.  В  древнерусской литературе
имели  место  следующие жанры:  летопись,  повесть  или  житие  святых,   поучение.  Древнейшей  русской
летописью считается  «Повесть  временных лет»,   автором которой признают киевского  монаха Нестора.
Обширные рассуждения на тему «откуда пошла земля русская» стали содержанием данного произведения.
Летописцы в своих трудах отражали также проблемы христианской этики, проповедовали любовь к людям,
осуждали  кровопролитие  и  братоубийственные  войны,  иными  словами,  формировали  патриотическое
отношение к государству. К числу литературных произведений эпохи Киевской Руси традиционно относят:
«Повесть временных лет» (1113 г.), «Слово о законе и благодати», «Слово о полку Игореве», «Сказания о
Мамаевом побоище», «Слово о погибели земли русской», «Задонщина», «Житие о Борисе и Глебе». Среди
всех  слоёв  населения  в  16  веке  распространение  получил  свод  житейских  правил,  основанных  на
религиозной этике, составленный протопопом Сильвестром и названный «Домострой». 

Следует  сказать  о  богатство  устной  языковой  культуры,  которое  запечатлено  в  народной
поэтической  и  песенной  традиции:  песнях,  сказках,  загадках,  пословицах.  Значительное  место  в
фольклорной языковой традиции занимала календарная языковая поэзия, опиравшаяся на языческий культ:
заговоры,  заклинания,  обрядовые  песни.  К  Х  веку  относится  возникновение  нового  эпического  жанра
героического былинного эпоса. Главной темой былин Киевского цикла была тема борьбы с иноземными за-
хватчиками, идея единства и величия Руси. В народной памяти былинный эпос сохранился до XX века.

Особого расцвета культура Киевской Руси достигла во времена правления Ярослава Мудрого (1019 –
1054 гг.).  В этот  период создавались  библиотеки,  осуществлялись  переводы книг  с  греческого  языка  на
славянский язык, в монастырях организовывались школы, имело место массовое обучение детей грамоте.
Уровень развития культуры Киевской Руси для своего времени был достаточно высок. Значительных высот
достигло  законодательство,  был  создан  первый  свод   законов  древнерусского  государства  –  «Русская
правда».

18 Там же.  – С.312.

23



После  принятия  христианства  по  заказам  государства,  князей  в  городах  начинается  каменное
строительство. Русские  города  стали  соучастниками  создания  общеевропейского  романского
художественного стиля.  Выдающееся развитие получило русское ремесло. В Древней Руси существовало
более 40 ремесленных специальностей. Важное место занимало кузнечное ремесло. Производилось более
150 видов изделий из железа,  стали.  На Руси были сделаны научно-технические открытия,  в  том числе
создание  цилиндрического  замка,  который  с  успехом  продавался  в  Европе.  Знания  ремесленно-
практического толка развивались, укреплялись, передавались из поколения в поколение.

Таким  образом,  архитектура  церквей,  их  символика  знакомила  с  христианской  картиной  мира,
делала ее близкой, понятой, родной для людей, населяющих эти территории, связывала народ и культуру
новым «культурным смыслом»  – христианскими ценностями и традициями, которые на этих ценностях
произрастали. При содействии архитектуры и символики церквей формировался новый «образ мира».

В  итоге,  можно  сказать,  что  процесс  становления  русской  культуры  имел  свою специфику:  во-
первых, географическое положение и климатические особенности, определившие земледелие как основной
вид  хозяйственной  деятельности;  во-вторых,  языческая  религиозная  система,  длительное  время
определявшая быт и общественное сознание; в-третьих, православное христианство, кардинальным образом
изменившее социокультурное пространство Киевской Руси.  

Православный характер русского христианства и тесные экономические, политические, культурные
связи с Византией, определили стилевую специфику цивилизации Древней Руси. 

2. МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ПО ВЫПОЛНЕНИЮ ЛАБОРАТОРНЫХ РАБОТ
(не предусмотрены РПД)

3. МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ПО ПРОВЕДЕНИЮ ПРАКТИЧЕСКИХ
ЗАНЯТИЙ (не предусмотрены РПД)

4. МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ПО ПРОВЕДЕНИЮ СЕМИНАРСКИХ ЗАНЯТИЙ

4.1  Семинарское  занятие  1  (С-1).  Культура  как  предмет  исследования
культурологии (2 часа).

4.1.1. Вопросы к занятию
1. Становление и развитие представлений о культуре.  
2.  Подходы  к  определению  культуры:  антропологический,  социологический,

философский. 
3. Понятие языка культуры.
4. Структура и функции культуры.

4.1.2. Краткое описание проводимого занятия 
При рассмотрении первого  вопроса  необходимо обратить  внимание  на  развитие

представлений  о  культуре  в  различные  исторические  периоды,  начиная  с  античной
трактовки до современности.

Рассмотрение второго вопроса целесообразно начать с выявления основных видов
определений  культуры:  описательного,  семиотического,  символического,
герменевтического,  ценностного,  нормативного,  адаптивного,  исторического,
функционального и других. 

При рассмотрении следующего вопроса необходимо дать определение следующим
понятиям:  язык  культуры,  вербальная  коммуникация,  невербальная  коммуникация,
семиотика, семантика, лингвистика, культурный код, знак, символ, образ,  герменевтика,
естественный  язык,  искусственный  язык,  символизм,  иконические  знаки,
конвенциональные  знаки,  функциональные  знаки.  Пониманию  данного  вопроса  будет
способствовать  раскрытие  особенностей  процесса  формирования  языка  культуры,
проведение  сравнительного  анализа  дефиниций  «знак»  и  «символ»,  а  также
классификация видов языка культуры и определение его  основных функций.

Изучение  четвертого  вопроса  следует  начать  с  выявления  субъекта  (носителя)
культуры, который может быть личность, социальная группа, государство и человечество в

24



целом.  Сложная  структура  культуры  определяет  и  разнообразие  ее  функций  в  жизни
общества  и  человека.  Необходимо  охарактеризовать  следующие  функции  культуры:
гуманистическая,  трансляционная,  познавательная  (гносеологическая),  регулятивная
(нормативна), семиотическая (знаковая), ценностная (аксиологическая). 

4.2. Семинарское занятие 2 (С-2). Морфология культуры (2 часа).
4.2.1. Вопросы к занятию
1. Уровни культуры.
2.  Культурные аспекты социальной организации:  хозяйственная,  политическая  и

правовая культуры.
3. Религия и наука в контексте культуры. 
4. Мораль и право как феномены культур.

4.2.2. Краткое описание проводимого занятия 
При  рассмотрении  первого  вопроса  необходимо  ввести  понятие  «морфология

культуры», дать его характеристику как раздела наук  о культуре, определить направления
морфологического изучения культуры (генетическое, микродинамическое, историческое,
структурно-функциональное,  технологическое).  Дополнением  к  данному  вопросу
послужит выявление общей морфологической модели культуры, ее уровней.

Более  подробный  анализ  морфологической  модели  культуры  составляет
содержание  следующих  семинарских  вопросов.  Культурные  аспекты  социальной
организации раскрываются с помощью понятий: хозяйственная, политическая и правовая
культуры. Рекомендуется определить специфику данных видов культуры, дать их краткую
характеристику.

Рассмотрение  третьего  вопроса  необходимо  начать,  во-первых,  с  определения
терминов «философия»,  «наука»,  «религия»,  «искусство»,  во-вторых,  проанализировать
данные категории как формы культуры. Далее следует представить их функциональную
значимость в общей системе культуры, проследить особенности процессов зарождения,
развития, изменения и взаимодействия  данных форм общественного сознания.

При  изучении  последнего  вопроса  следует  выявить  общие  черты  и  специфику
таких  форм  культуры,  как  мораль  и  право.  Культурные  аспекты  трансляции
социокультурного опыта следует раскрыть в контексте анализа элементов инфраструктуры
культуры:  образования,  социальных  институтов.  Особое  внимание  следует  уделить
проблемам  образования  и  воспитания,  как  непосредственным  источникам  передачи
социокультурного опыта. Рекомендуется указать возрастающую роль СМИ, их значение в
становлении правовой культуры личности. 

4.3.  Семинарское  занятие  3  (С-3).  Основные  концепции  культуры  и
цивилизации (2 часа).

4.3.1. Вопросы к занятию
1. Понимание культуры в эпоху Средневековья. 
2. Осмысление культуры в Новое время.
3. Психологическое направление в изучении культур.
4. Социологическая школа в изучении культуры. 

4.3.2. Краткое описание проводимого занятия 
При  рассмотрении  первого  вопроса  необходимо  проанализировать  взгляды

средневековых  мыслителей  на  культуру.  Особое  внимание  уделялось  культу  как
религиозной составляющей жизни человека.

Концепция  Д.  Вико  является  наиболее  известной  иллюстрацией
культурологической  мысли  эпохи  Нового  времени.  При  рассмотрении  данной
концепции  необходимо  обратить  внимание  на  выделенные  мыслителем  этапы

25



развития  культуры  (героический,  божественный,  человеческий)  и  дать  им
характеристику. Кроме того, нужно выявить тенденцию противопоставления природы
и культуры, которая наиболее ярко проявляется в работах Ж.-Ж. Руссо. В содержании
ответа  необходимо  отразить  критический  взгляд  просветителя  на  недостатки
современной ему буржуазной культуры и цивилизации, указать причины негативной
оценки  им  науки  и  искусства,  а  также  представить  возможные  пути  решения
названных проблем.

При рассмотрении следующего вопроса, необходимо проанализировать взгляды
просветителей  на  культуру  –  идеи  Ж.Ж.  Руссо  о  воспитании  и  цивилизации,
представления  И.  Канта  о  морали  и  религии,  концепцию  Г.  Гегеля  о  культуре  и
свободе.

Далее  следует обратить  внимание  на  концепцию З.  Фрейда  и  его  трактовку
культуры как запретов, которые складываются в обществе с эпохи первобытности.

4.4. Семинарское занятие 4 (С-4). Природа, культура, общество (2 часа).
4.4.1. Вопросы к занятию
1. Роль культуры во взаимодействии человека с природой.
2. Культура как способ адаптации человека к природе и обществу.
3. Различные интерпретации отношения общества и культуры.
4. Природа и культура: единство и конфликт.

4.4.2. Краткое описание проводимого занятия 
При  рассмотрении  вопроса:  «Роль  культуры  во  взаимодействии  человека  с

природой»  необходимо  дать  трактовку  понятиям:  культура,  природа,  человек.  Следует
проследить  влияние  природы  и  культуры  на  формирование  личности.  Дополнением  к
данному  вопросу  послужит  рассмотрение  концепций  В.И.  Вернадского  и  Тейяра  де
Шардена.  Рекомендуется проанализировать понятия «ноосфера» и «биосфера»,  а  также
вычленить основные стадии эволюции Земли.

Способом  адаптации  человека  к  природе  и  обществу  являются  процессы
социализации  и  инкультурации.  Поэтому,  чтобы  дать  развернутый  ответ  на  данный
вопрос,  следует  дать  трактовку  этим  понятиям,  определить  их  специфику,  а  также
определить роль социальных институтов в культуре.  Особое внимание следует уделить
рассмотрению  возможных  стратегий  взаимоотношения  человека  и  природы,  их
позитивных и негативных аспектов.

Подготовку  ответа  на  третий  вопрос  рекомендуется  начать  с  обращения  к  теме
«Основные  концепции  культуры  и  цивилизации».  Особое  внимание  следует  уделить
теориям  З.  Фрейда  (культура  как  средство  защиты  человека  от  природы),  А.  Тойнби
(концепция «Вызова-Ответа»), а также географическому подходу к изучению цивилизации
(Ш.Л. Монтескье, Л. Мечников) и т.д.

При  рассмотрении  последнего  вопроса  необходимо  обратить  внимание  на
трактовку культуры как второй природы, а также противопоставление культуры и натуры.

4.5. Семинарское занятие 5 (С-5). Культурная картина мира (2 часа).
4.5.1. Вопросы к занятию
1. Культурная картина мира в узком и широком смысле слова.
2. Традиции, новации в культуре.
3. Культурные нормы.
4. Культурная самоидентичность.

4.5.2. Краткое описание проводимого занятия 

26



Рассмотрение  первого  вопроса  целесообразно  начать  с  определения  культурной
картины мира. Узкий и широкий смыслы данного понятия раскрываются через категории
«мировоззрение»,  «образ  мира»,  «культурное  пространство»,  «культурное  время».
Содержание этих понятий необходимо зафиксировать в индивидуальном словаре.

Второй вопрос тесно связан с темой «Социокультурная динамика». Рекомендуется
вернуться  к  лекционному и  учебному  материалу  по  данной теме,  определить  понятия
«традиция»,  «новация»,  рассмотреть  типы  культурных  изменений.  В  качестве
дополнительного материала можно воспользоваться данными темы «Культурологические
школы и  теории»,  привести в  пример  основные концепции  эволюционистской  школы
культурологии.  

Подготовку третьего вопроса следует начать с  определения понятия «культурная
норма», «идеал», «ценность». Далее следует указать основные функции культурных норм,
критерии их классификации и виды (привычка и манеры, этикет, обычаи, обряды, нравы,
запреты,  закон,  право  и  т.д.).  Дополнением  к  данным  вопросам  служит  анализ
нормативной  системы  культуры,  а  также   характеристика  нормативных  конфликтов  и
введение понятия «аномия».

Определение  «культурная  самоидентичность»  относится  к  основным  понятиям
культурологии,  наиболее  четкое  содержание  его  раскрывается  в  словаре
культурологических терминов. В целом,  необходимо раскрыть критерии сопоставления
«своей» культуры с другими культурами; определить понятия глобализации, унификации,
посттрадиционного мира.

4.6.  Семинарское  занятие  6  (С-6).  Культура  западноевропейского
средневековья (2 часа).

4.6.1. Вопросы к занятию
1. Византия как центр раннесредневековой культуры.
2. Христианский тип культуры.
3. Духовная и художественная культура  Средневековья.        
4. Особенности средневековой картины мира.

4.6.2. Краткое описание проводимого занятия 
При  рассмотрении  первого  вопроса  необходимо  указать  роль  греко-римского

наследия  в  формировании  византийской  культуры,  антагонизм  античной  традиции  и
нового  христианского  мировоззрения.  Важно  определить  содержание  понятий:
неоплатонизм,  арианство,  несторианство,  монофиситизм,  халкедонитство.  Особое
внимание рекомендуется  уделить  рассмотрению сути основных христианских  догматов
(Символ  Веры).  Определяющей  тенденцией  развития  культуры  Византии  второго
исторического  периода  является  противостояние  иконоборцев  и  иконопочитателей.
Необходимо проследить основные этапы данного противостояния и его результаты. 

При  рассмотрении  второго  вопроса  необходимо  проследить  основные  этапы
генезиса  христианства,  особенности  его  зарождения  в  Палестине,  специфику
распространения  в  Риме.  Необходимо  раскрыть  понятия:  христианское  миросознание,
духовность,  грех,  теоцентризм.  Целесообразно  подчеркнуть  значение  деятельности
Вселенских соборов, указать утвержденные  на них догматы. 

Духовная культура Средневековья теснейшим образом связана с установившимся
христианством,  его нравственностью. Наиболее яркое выражение моральные принципы
духовной  культуры  Средневековья  находят  в  Нагорной  проповеди  Иисуса  Христа.
Необходимо указать значение монастырей, монашествующих орденов, дать определение
понятиям:  францисканцы,  доминиканцы,  тамплиеры.  Важное  значение  для  построения
целостной  духовной  картины  культуры  средневековья  имеют  теологические  системы
Оригена, А. Блаженного, Ф. Аквинского. Художественная культура находит свое основное

27



выражение  в  иконописи,  зодчестве  (раскрыть  понятия  готика,  символизм,  романский
стиль).      

К  основным  чертам  и  принципам  средневековой  культуры,  рассматриваемым  в
четвертом  вопросе,  относятся:  теоцентризм,  символизм,  догматизм,  креационизм,
историческая  направленность,  наличие  монашествующих  орденов,  эсхатологичность,
апокалиптичность  и  другие.  Необходимо  дать  краткую  характеристику  данных
особенностей, указывая их значение и роль в культуре данного периода. 

4.7. Семинарское занятие 7 (С-7). Культура Нового времени. XX век (2 часа0.
4.7.1. Вопросы к занятию
1. Новое время и Просвещение: общая характеристика.
2. Особенности культуры эпохи Просвещения.
3. Европейская культура XIX в.
4. Европейская культура XX века (постмодернизм).

4.7.2. Краткое описание проводимого занятия 
Рассмотрение первого вопроса предполагает анализ исторической ситуации  XVII

века, определившей коренные изменения в области как политических взаимоотношений,
так  и  во  взаимоотношениях  человека  и  природы.  Необходимо рассмотреть  следующие
понятия:  экспериментальная   наука,  методология,  анализ,   истина,  критерии  истины,
рационализм,  эмпиризм.  Важно  охарактеризовать  оценку  роли  и  цели  человека  в
концепциях Р. Декарта, Ф Бэкона, Б. Паскаля, И. Ньютона. При рассмотрении искусства
XVII века,  необходимо  обратить  внимание  на  крупнейшие  общеевропейские  стили:
классицизм и барокко.

При  подготовке  ответа  на  второй  вопрос  необходимо  обратить  внимание  на
важнейшие  средства  просвещения  XVIII века   -  литературу  и  театр.  Важно
охарактеризовать  центральные  идеи  просветителей:  критику  феодального  общества  и
церковного  "мракобесия",  осознание  основополагающей  роли  знания,  воспитания  и
образования, материализм, исторический оптимизм, понимание человека как "tabula rasa"
("чистая  доска"),  идею  прогресса  человека  и  человечества.  Здесь  так  же  необходимо
указать теоретическое значение идей Вольтера, Дени Дидро.

Третий  вопрос  рассматривается  с  позиций  эпохи  стабилизации,  формирования
буржуазных  демократий,  начала  научно-технического  прогресса.  Важное  значение
приобретают  понятия  массовости,  «массового  человека»,  плюрализма  философских
воззрений.  Для  понимания  специфики  культурных  явлений  ХIХ  века,  необходимо
рассмотреть  особенности  толкования  природы  и  назначения  человека  И.  Кантом,  Г.
Гегелем, Ф. Ницше.

Понятия  «модернизм» и «постмодерн» рассматриваются не просто как течения в
современном  искусстве,  но   как  общекультурные  явления,  во  многом  определившие
развитие  западноевропейской  и  американской  культуры  ХХ  века.  Для  ответа  на
поставленный  вопрос  необходимо  определить  следующие  понятия:  фовизм,  кубизм,
экспрессионизм, дадаизм, сюрреализм. Необходимо также указать две основные стадии
модернизма  –  синтез  и  деструкцию,  их  особенности.  Особое  значение  имеет  анализ
важнейшей ценности постмодернизма – «радикальной множественности».

4.8. Семинарское занятие 8 (С-8). Расцвет Российской культуры (2 часа).
4.8.1. Вопросы к занятию
1. Характерные черты культуры Московского государства.
2. Основные тенденции культурного развития в Петровскую эпоху.
3. Особенности развития русской культуры в императорскую эпоху.
4. Развитие науки и Российское Просвещение.
5. «Золотой век» русской культуры. Серебряный век как социокультурная эпоха.

28



4.8.2. Краткое описание проводимого занятия 
При  рассмотрении  первого  вопроса  необходимо  дать  общую  характеристику

данного периода в истории Российской культуры. Особенности российской общественной
жизни – община (патриархальность, простота, коллективизмом, главные не юридические,
а нравственные отношения).

Литература является совершенно особым феноменом в истории русской культуры.
Литература  любого  исторического  периода  непременно  связана  с  историческими
событиями, изменениями, отражает эти изменения, дух эпохи. 17 век – это век петровских
преобразований,  это  век  формирования  светской  культуры  в  России.  18  век  –  это  век
Просвещения,  время  становления  русской  литературы,  определения  ее  уникальности,
путей дальнейшего развития. 

В  истории  культуры  России  XIX  век  занимает  особое  место.  Важно
проанализировать  этот  век  небывалого  взлета  русской  культуры,  век,  когда  Россия
выдвинула гениев во всех областях духовной культуры - в литературе, живописи, музыке,
науке,  философии,  культуры  и  т.д.  Россия  XIX  века  внесла  огромный  вклад  в
сокровищницу общечеловеческой культуры. 

Анализ  культурных  изменений  XIX века  –  века  русского  возрождения  следует
начать  с  общей  характеристики,  указав  такие  его  особенности,  как-то:  уникальность
философско-нравственных поисков, многоаспектность, полифоничность, объединенность
общенациональной  русской  идеей,  патриотичность,  соборность,  идеологичность.  В
качестве дополнения к данному вопросу послужит рассмотрение достижений величайших
русских деятелей культуры (А.С. Пушкина, М.Ю. Лермонтова, Л.Н. Толстого, И.Е. Репина,
И.П. Чайковского, М.И. Глинки).

Основными направлениями в культуре России конца XIX - начала XX века являлись
символизм и русский авангард.  При рассмотрении четвертого вопроса следует дать  их
краткую  характеристику,  выявить  особенности  и  перечислить  представителей.
Дополнением  к  ответу  на  данный  вопрос  может  стать  анализ  таких  направлений  как:
модернизм, футуризм, акмеизм.

4.9. Семинарское занятие 9 (С-9). Расцвет Российской культуры (2 часа).
4.9.1. Вопросы к занятию
1. Культурные преобразования в России в 20-30-е годы XX века.
2. Великая Отечественная война в истории советской культуры.
3. Культура русского зарубежья.

4.9.2. Краткое описание проводимого занятия 
Рассмотрение первого вопроса предполагает  выделение хронологических границ

этапов  существования  советской  культуры и  анализ   в  рамках  этих  этапов  различных
периодов  культуры.  Необходимо  подчеркнуть  общую  противоречивость  системы
советской культуры, наличие и одновременное сосуществование противоположных друг
другу  ценностей  (религиозных  и  классовых),  закрепление  тоталитарных  установок  в
культуре,  массовые  репрессии  против  интеллигенции,  всеохватную  догматизацию
общественного сознания.

Про  рассмотрении  последнего  вопроса  необходимо  охарактеризовать  задачу
современной  отечественной  культуры  –  разработку  стратегического  курса  развития  и
выявить  ее  предпосылки:  достижение  всеобщей  грамотности,  значительный  рост
образованности  народа.  А  так  же  важно  проанализировать:  проблему  выбора  пути
дальнейшего развития культуры в современных рыночных условиях, кризис духовности,
повреждение механизма идентификации со сверхличными ценностями. 

29


