
ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ  

ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ   

«ОРЕНБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ АГРАРНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ» 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

МЕТОДИЧЕСКИЕ МАТЕРИАЛЫ ДЛЯ ОБУЧАЮЩИХСЯ  

ПО ОСВОЕНИЮ ДИСЦИПЛИНЫ 

 
Б1.В.01 КУЛЬТУРОЛОГИЯ 

 

 

 
Направление подготовки 35.03.01 Лесное дело 

 

Профиль образовательной программы Лесное хозяйство 

 

Форма обучения очная 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 



2 

 

СОДЕРЖАНИЕ 

1. Конспект лекций 3 

1.1. Лекция № 1. Предмет и задачи культурологии 3 

1.2. Лекция № 2. Культура и цивилизация 5 

1.3. Лекция № 3. Социокультурная динамика 9 

1.4. Лекция № 4. Типология культуры 12 

1.5. Лекция № 5. Культура и глобальные проблемы современности 16 

1.6. Лекция № 6. Культура Древних цивилизаций. Античность 19 

1.7. Лекция № 7. Культура Возрождения. Реформация 23 

2. Методические указания по проведению семинарских занятий 27 

2.1. Семинарское занятие № 1. Культура как предмет исследования культурологии 27 

2.2. Семинарское занятие № 2. Морфология культуры 28 

2.3. Семинарское занятие № 3. Основные концепции культуры и цивилизации 28 

2.4. Семинарское занятие № 4. Природа, культура, общество 28 

2.5. Семинарское занятие № 5. Культурная картина мира 29 

2.6. Семинарское занятие № 6. Культура западноевропейского средневековья 30 

2.7. Семинарское занятие № 7. Культура Нового времени. XX век 30 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

1. КОНСПЕКТ ЛЕКЦИЙ 

1.1. Лекция № 1 (2 часа) 

Тема: «Предмет и задачи культурологии» 

1.1.1. Вопросы лекции: 

1. Культурология как наука: проблема определения объекта и предмета. 

2. Структура культурологического знания.  

3. Методы культурологии. 

 

1.1.2.Краткое содержание вопросов  

1. Культурология как наука: проблема определения объекта и предмета. 

Сегодня в резко меняющихся социальных условиях небывало возрастают требова-

ния к личности специалиста любого профиля, к его не только профессиональной, но и ин-

теллектуальной, общекультурной и гуманитарной подготовке.  

Явления культуры изучает множество наук: археология, этнография, история, со-

циология, философия, искусствознание и др. Каждая из них создает определенное пред-

ставление о культуре как предмете своего исследования, и “образ культуры” в различных 

науках выглядит по-разному. Это объясняется специфическими интересами конкретных 

наук и разнообразием мировоззренческих позиций, с которых рассматривается культура.
1
 

Таким образом, до недавнего времени культура изучалась в рамках давно сложив-

шихся научных дисциплин: искусствознания, литературоведения, языкознания, филосо-

фии, истории и др. Предметом изучения этих традиционных наук являются различные 

конкретные сферы и проблемы культуры: искусство, язык, литература, мораль и т.д. Од-

нако такой подход узок и не дает целостного представления о культуре как сложном и 

многогранном феномене. 

Так, возник вопрос о культурологии, как новой науке, обобщающей многообразные 

знания о культуре в гуманитарной и социально-научной областях. 

Культурология является областью гуманитарного знания, объединяющей философ-

ское, историческое, антропологическое, этнографическое и другие исследования культу-

ры.  

Хотя культура стала предметом познания с момента возникновения философии, 

оформление культурологии как специфической сферы гуманитарного знания относится к 

Новому времени (17 в.).  

Основополагающее влияние на становление и развитие культурологии оказали 

В. Дильтей, Г. Риккерт, Э. Кассирер, О. Шпенглер. 

Основные идеи и концепции культуры 20 в. неразрывно связаны с именами 

З. Фрейда, Э. Фромма, А. Тойнби, К. Ясперса и др. 

Идея выделения культурологии в самостоятельную область знания обычно связы-

вается с именем американского антрополога Лесли Уайта (1949 г.). Он выделил культу-

рологию как самостоятельную науку в комплексе общественных наук, вычленившуюся из 

антропологии
2
. Однако впервые этот термин был предложен немецким философом Виль-

гельмом Оствальдом (1913 г). 

Культурология – система знаний о сущности, закономерностях существования и 

развития, а также способах постижения культуры. 

Предметом исследования культурологии является происхождение, развитие и 

функционирование культуры как специфически человеческого способа жизни. 

Культурология рассматривает культуру в ее конкретных формах, изучает взаимо-

действие элементов культуры: традиций, норм, социальных институтов, обычаев. 

Перед культурологией как самостоятельной наукой стоят следующие задачи:  

                                                           
1
 Багновская, Н.М. Культурология: учебник / Н.М. Багновская. – М. «Дашков и к», 2011. – С. 7. 

2
 Культурология: учебник / Н.Г. Багдасарьян, Г.В. Иванченко и др.; под ред. Н.Г. Багдасарьян. – М. : Высшая 

школа, 2008. – С. 16. 



4 

 

- всестороннее исследование феномена культуры, ее основных характеристик и 

структуры;  

- обобщение происходящих в культуре процессов, выделение и обоснование важ-

нейших тенденций ее развитии; 

- описание и сопоставление различных типов культур, выявление общих черт для 

определении исторических типов культуры, выделение типологических характеристик, 

определение общих признаков и особенностей для различных типов культуры;  

- создание категориального аппарата науки;  

- создание методологической базы дл прикладных исследований в области культу-

ры;  

- разработка фундаментальных проблем.
3
 

Культурология как наука выступает системообразующим фактором всего комплек-

са наук о культуре, его методологической основой, т.к. исследует  наиболее общие зако-

номерности развития культуры, взаимосвязь и взаимозависимость различных культур. 

2. Структура культурологического знания.  

В культурологии выделяют следующие подразделы: 

1. Фундаментальная (теоретическая) культурология: занимается изучением куль-

турных процессов и явлений, которые возникают и функционируют на основании общих 

закономерностей социокультурной жизни людей; разрабатывает категориальный аппарат. 

2. Прикладная культурология: изучает, планирует и разрабатывает методику про-

гнозирования и управления социокультурными процессами в рамках государственной 

культурной политики. Результаты направлены на решение практических проблем культу-

ры. 

3. История культуры (мировая художественная культура): рассматривает культуру 

в историческом развитии, ее специфику в различных обществах и временных рамках. 

Итак, современная культурология объединяет целый ряд дисциплин, каждая из ко-

торых обеспечивает выполнение задач, стоящих перед этой наукой. Эти дисциплины 

можно очень условно подразделить на теоретические и исторические. Теоретическая 

ветвь включает в себя: философию культуры, которая изучает наиболее общие проблемы 

существования культуры; теорию культуры – изучение закономерностей развития и 

функционирования культуры; морфологию культуры – изучение различных форм суще-

ствования культуры, таких, например, как язык, миф. 

Историческая ветвь, в свою очередь, включает: историю культуры, которая занима-

ется типологией культур, сравнительным анализом развития различных культурно-

исторических типов; социологию культуры, которая исследует функционирование куль-

туры в обществе, взаимосвязь общественных и культурных процессов; практическую 

культурологию, которая определяет, на каком уровне человеческая деятельность приобре-

тает характер культурной. Очевидно, что для каждой исторической эпохи этот уровень 

своеобразен.
4
 

Культурология находится еще в стадии становления, поиска своего предмета и ме-

тодов, ее научный статус до конца не определен. 

Структура культурологии представляет собой единство трех основных компонен-

тов: фундаментальной и прикладной культурологии, а так же истории культуры.  

Теоретическая культурология изучает культуру с целью теоретического и истори-

ческого познания. Она вырабатывает категориальный аппарат, разрабатывает методы ис-

следования культурных процессов. Прежде всего, в этом смысле выделяется теория куль-

туры, которая занимается выявлением основных форм культуры, соотношением различ-

ных культур между собой (их взаимовлиянием и взаимопроникновением), а также иссле-

дованием взаимодействия культур и внекультурных организаций. 

                                                           
3
 Культурология: учебник для вузов / под ред. Б.А. Эренгросс. – М.: Издательство Оникс, 2007. – С.49. 

4
 Культурология: учебник для вузов / под ред. Б.А. Эренгросс. – М.: Издательство Оникс, 2007. – С.51. 



5 

 

Прикладная культурология ориентирована на использование фундаментальных 

знаний о культуре в определенных целях. Она занимается разработкой специальных тех-

нологий по передаче культурного опыта. В прикладной культурологии формируются та-

кие приемы исследования как музееведение, архивное дело, библиотечное дело и некото-

рые другие. 

История культуры (мировая художественная культура): рассматривает культуру в 

историческом развитии, ее специфику в различных обществах и временных рамках
5
. 

В культурологии выделяют несколько разделов: 

Философия культуры выполняет методологическую функцию по отношению ко 

всей культурологии, так как она определяет общий смысл явления культур, представляет 

различные трактовки культуры, обеспечивает выбор познавательных ориентиров культу-

рологических исследований. 

Социология культуры изучает функционирование культуры в конкретной истори-

ческой ситуации. 

Культурная антропология фиксирует и анализирует образ жизни и свойства раз-

личных культурных объектов: регионов, поселений, областей культуры, социокультурных 

слоев и групп, индивидов и т. д. 

Культурология находится еще в стадии становления, поиска своего предмета и ме-

тодов, ее научный статус до конца не определен. 

3. Методы культурологии. 

Опираясь на другие науки, заимствуя и развивая их опыт, культурология применя-

ет различные методы изучения культуры. 

Диахронический: изучение хронологической последовательности появления и про-

текания явлений, факторов, событий мировой и отечественной культуры. 

Синхронический: совокупный анализ двух или нескольких культур на протяжении 

определенного времени их развития. 

Сравнительно-исторический: сравнивает в историческом разрезе  самобытные 

явления культурного комплекса и проникает в их сущность. 

Структурно-функциональный: разложение изучаемого объекта культуры на со-

ставные части и выявление внутренней связи, обусловленности, соотношения между ни-

ми. 

Типологический: изучение структур системы культур путем восхождения от аб-

страктного к конкретному и выявление на этой основе типологической близости элемен-

тов культурного процесса.   

Таким образом, культурология является комплексной социогуманитарной наукой. 

Возникновение культурологии отражает общую тенденцию современного научного зна-

ния к междисциплинарному синтезу для получения целостных представлений о человеке 

и его культуре. Вместе с тем культурология представляет самостоятельную область зна-

ний. 

Можно констатировать, что культурология стремится не просто к описанию «мате-

риальных и духовных ценностей, накопленных человечеством», а к осмыслению всего 

мира человеческой культуры как системного единства. На это направлены основные зада-

чи культурологии и ее методы. Трудности в становлении культурологической науки обу-

словлены многоплановостью феномена культуры и сложностью его определения. 

  

2.1 Лекция № 2 (2 часа) 

Тема: «Культура и цивилизация» 

2.1.1. Вопросы лекции: 

1. Формирование представлений о цивилизации. 
                                                           
5
 Флиер, А.Я. Современная культурология: объект, предмет, структура // Общественные науки и современ-

ность. – 1997. – №2. – С. 43. 

 



6 

 

2. Многообразие подходов к определению сущности цивилизации.  

3. Соотношение культуры и цивилизации (концепции Н.Я. Данилевского, О. Шпен-

глера, А. Тойнби). 

 

2.1.2.Краткое содержание вопросов  

1. Формирование представлений о цивилизации 

Впервые понятие «цивилизация» появилось в XVIII веке, в тесной связи с понятием 

«культура», когда французские просветители определили «цивилизованным» общество, 

основанное на началах разума, справедливости и частной собственности. В это время «ци-

вилизация» означала степень образованности человека, меру разумности общества. 

Цивилизация ассоциировалась в XVIII веке в Европе с социальными установлени-

ями, правами и свободами, а также мягкостью нравов и вежливостью в общении. 

Первым употребил слово «цивилизация», по мнению французского историка 

Люсьена Февра, барон Поль Анри Гольбах (французский философ - просветитель). Он пи-

сал о происходящей в ходе истории «цивилизации народов», имея в виду, что «цивилиза-

ция – это процесс совершенствования их образа жизни». Наряду с ним, мыслители эпохи 

Просвещения полагали, что общество становится все более цивилизованным по мере того, 

как в нем воцаряется разум, наука, просвещение, социальная справедливость. 

Однако в XIX веке ситуация изменилась: под цивилизацией стали понимать не 

только исторический процесс, но и уже достигнутое состояние общества. Л. Морган, 

Ф. Энгельс и другие философы и историки рассматривали цивилизацию как ступень соци-

ального прогресса, следующую за дикостью и варварством. Так как на этой ступени появ-

ляются различные формы общества, то можно говорить о существовании разных цивили-

заций (наиболее развитая цивилизация – тип общества того времени в европейских стра-

нах)
6
. 

В конце XIX века ситуация меняется. К. Маркс, Ф. Ницше стали говорить о поро-

ках цивилизации. Они утверждали, что европейская цивилизация порождает тенденции, 

которые ведут к упадку человеческой культуры. Постепенно цивилизацию стали отличать 

от культуры. В обиход вошло представление о цивилизации как совокупности материаль-

ных и социальных благ, доставляемых человеку развитием общественного производства. 

Возникла тенденция противопоставлять культуру и цивилизацию, рассматривать их как 

противоположности (Г. Зиммель, Г. Маркузе и др.).  

Цивилизация – внешний по отношению к человеку мир, а культура – внутреннее 

достояние человека. Поэтому понятия «культурный человек» и «цивилизованный чело-

век» не тождественны. Цивилизованный человек - обладает только «внешней» культурой, 

которая состоит в соблюдении правил и норм приличия, принятых в цивилизованном об-

ществе. Культурному человеку присуща внутренняя культура личности, которая состоит в 

превращении достижений культуры в коренные установки бытия, мышления и поведения 

личности. 

Развивая эти взгляды на цивилизацию, О. Шпенглер в начале XX века говорил о 

европейской цивилизации как завершающей фазе эволюции современного западного ми-

ра. Цивилизованный Запад – общество умирающей культуры. Но любая культура неиз-

бежно порождает цивилизацию, в которой она угасает. Поэтому цивилизация выступает 

как последняя стадия развития социокультурного мира. 

Таким образом,  существует 4 способа понимания цивилизации: 

Цивилизация –   

1) синоним культуры; 

2) уровень, ступень развития материальной и духовной культуры; 

3) третья ступень общественного развития после дикости и варварства; 

                                                           
6
 Багдасарьян, Н.Г. Культурология: учебник / Н.Г. Багдасарьян. – М.: Юрайт, 2011. – С. 201. 

 



7 

 

4) эпоха деградации и упадка культуры (О. Шпенглер). 

В русском языке нет однозначного определенного значения слова «цивилизация», 

оно используется во всех указанных смыслах, в зависимости о ситуации.  

Цивилизация (лат. Civilis – гражданский, государственный, общественный) – ло-

кальная, межэтническая общность, которая формируется на основе единства исторической 

судьбы народов, проживающих в одном регионе, на основе длительного  и тесного куль-

турного взаимодействия и культурного обмена между ними, в результате чего складыва-

ется высокий уровень сходства в институциональных формах и механизмах их социаль-

ной организации и регуляции (правовой и политической системах, религии, философии, 

науке, системе образования и т.д.).  

Цивилизации – это социокультурные миры разнообразного вида, возникающие на 

определенном этапе истории и выступающие как особые формы общества, которые раз-

личаются по многим признакам: по содержанию духовной жизни, уровню развития тех-

ники, экономики, особенностям социально-политического устройства, господствующей 

религии и другим. 

Структура цивилизации: 

1) преобразованная или окультуренная природа; 

2) материальная культура; 

3) социально-политическая культура; 

4) цивилизованный человек. 

Исторические типы цивилизаций: 

1) цивилизации древности; 

2) цивилизации средневековья; 

3) цивилизации Европы XV - XIX вв; 

4) цивилизации Востока; 

5) цивилизация России. 

В качестве примера можно привести трактовку понятий “культура” и “цивилиза-

ция”, как они даны в декларации, принятой на Всемирной конференции по культурной 

политике, проведенной в 1982 г. под эгидой ЮНЕСКО: культура – это комплекс харак-

терных материальных, духовных, интеллектуальных и эмоциональных черт общества, 

включающих в себя не только различные искусства, но и образ жизни, основные правила 

человеческого бытия, системы ценностей, традиций и верований; цивилизация означает 

качественный рубеж в истории человечества и понимается как ее определенная стадия, на 

которой формируется присущий ей социально-культурный комплекс
7
. 

2. Многообразие подходов к определению сущности цивилизации.  

Как уже отмечалось выше понятие «цивилизация» часто отождествляется с поняти-

ем «культура». Понимание цивилизации является близким к культуре как способу жизни 

людей в отличие от жизни других организмов. 

Уже во II  в. н.э. римский историк Корнелий Тацит, сопоставляя образ жизни гер-

манских племен и жизнь «цивилизованного» Рима, выделил три основных признака, от-

личающих римскую культуру от других народов: 

1) материальное изобилие; 

2) государственность; 

3) письменность. 

Эти признаки стали исходными для последующих исследований цивилизации как 

особой организации людей и более высокого уровня развития общества. 

Постепенно сложилось несколько подходов к объяснению цивилизации:  

- исторический; 

- технико-экономический; 

                                                           
7
 Багновская, Н.М. Культурология: учебник / Н.М. Багновская. – М. «Дашков и к», 2011. – С. 17. 

 



8 

 

- религиозный и т.д. 

Среди них выделяются три наиболее изученных: 

1) «линейный» подход (цивилизация – этап культурно-исторического процесса); 

2) «локально-цивилизационный» подход (цивилизация – локально – исторический 

тип культуры); 

3) «географический» (цивилизация – развитие общества в определенной природной 

среде). 

1. Линейный поход сложился во французской литературе: П.А. Гольбах, Ш. 

Фурье, Г. Баль и др. Признаком цивилизации считалась грамотность, сфера ее распро-

странения. 

Такого подхода придерживаются, вслед за Л. Морганом, К. Маркс и Ф. Энгельс, 

считая, что цивилизация – этап в историческом развитии человечества, который следовал 

за дикостью и варварством. Наиболее существенные и общие признаки цивилизации в 

данном значении: 

 - государственность, 

- наличие городов,  

- письменность, 

- зачатки профессиональной науки и искусства, 

- появление классов. 

2. Согласно географическому подходу, цивилизация означает развитие общества в 

определенной географической среде. 

Географический подход восходит к идеям французского просветителя XVIII в. 

Ш.Л. Монтескье, который считал, что климатические условия определяют индивидуаль-

ные особенности развития человека, его телесную организацию, характер и склонности. 

Климатические условия влияют и на характер государственной власти. Например, в стра-

нах с плодородной почвой легче устанавливается дух зависимости, так как людям, заня-

тым работой, некогда думать о свободе. 

Идею воздействия климатических условий на развитие общества и его культуры 

продолжил русский ученый XIX в. Л.И. Мечников.  

Он выделил 3 периода социальной эволюции. 

На первом этапе – Древней истории – формируются великие культуры или цивили-

зации: египетская, китайская, индийская, ассирийская. Они являются речными, так как 

возникают в бассейнах великих рек: Нила, Тигра и Евфрата, Ганга и Инда, Хуанхе и Янц-

зы (изолированы друг от друга). 

На втором этапе – Классической истории – формируются морские цивилизации: 

Греции, Рима, Финикии. Они получают свое развитие на берегах Средиземного моря и 

Персидского залива. 

Третий этап – Новой истории  - связан с океаном. Эта эпоха океанических цивили-

заций начинается с открытия Х. Колумбом Америки (1492г.). Последствием этого откры-

тия был быстрый рост стран, расположенных на побережье Атлантического океана: Пор-

тугалии, Испании и других. 

3. Соотношение культуры и цивилизации (концепции Н.Я. Данилевского, О. 

Шпенглера, А. Тойнби). 

Понятие «цивилизация» имеет очень общий характер и охватывает самые различ-

ные типы обществ. Эти типы можно выделить по следующим признакам: 

- экономический строй общества,  

- организация политической власти, 

- господство определенной религии в общественном сознании, 

- сходство природных условий и т.д. 

1. Если берем за основу экономический строй общества, то в качестве цивилизаций 

можно рассматривать выделенные К. Марксом общественно-экономические формации 

(феодальную, капиталистическую, коммунистическую социалистическую). 



9 

 

2. В соответствии с региональной принадлежностью выделяются египетская, ки-

тайская, иранская и цивилизации других стран, отличающиеся неповторимым своеобрази-

ем уклада общественной жизни. 

3. Хозяйственный уклад разделяет цивилизации на аграрные и индустриальные. 

В аграрных цивилизациях господствует культура патриархального (традиционного) 

типа, для которой характерны: близость к природе, консерватизм, прочность традиций и 

обычаев, большая роль семейно-родственных связей, замкнутость быта, господство фоль-

клорно-этнического начала в искусстве. 

Индустриальная цивилизация отличается: приоритетом городской культуры, уско-

ренными темпами жизни, большей свободой нравов, быстрым ростом образования, разви-

тием средств коммуникации и информации. 

По мнению многих ученых, в настоящее время на Западе идет перерастание инду-

стриальной цивилизации в постиндустриальную цивилизацию или информационную. 

4. По характеру политической власти в обществе различают цивилизации деспоти-

ческого типа (страны Востока, Россия с XV в. до 90-х годов XX в.) и демократического 

типа.                    

Локально-цивилизационный подход определяет каждую цивилизацию как осо-

бый, относительно замкнутый и самостоятельный тип культуры. Он сформировался во 

второй половине XIX века. Одним из первых его предложил русский ботаник, социолог и 

историк Н.Я. Данилевский в книге «Россия и Европа». Такой же точки зрения придержи-

вались О. Шпенглер и А. Тойнби. 

      Данный подход рассматривает общество как совокупность множества отдель-

ных культур или цивилизаций, сосуществующих в разных или единых временных и про-

странственных параметрах. Поэтому всемирная история есть совокупность сосуществую-

щих или сменяющих друг друга и не объединяющихся типов культур.  Каждая замкнутая 

цивилизация проходит жизненный цикл от рождения до смерти по своим законам. 

 

3.1. Лекция № 3 (2 часа) 

Тема: «Социокультурная динамика» 

3.1.1. Вопросы лекции: 

1. Типы социокультурной динамики.  

2. Источники культурных изменений. 

3. Культура как процесс. Культурогенез. 

 

3.2.1. Краткое содержание вопросов  

1. Характер и типы социокультурной динамики. 

Культура никогда не остается неизменной: она возникает, развивается, деградиру-

ет, распространяется из одной страны в другую, передается от поколения  к поколению. 

Т.е. изменение является неотъемлемым свойством культуры. Такие модификации черт 

культуры рассматривает культурная динамика. 

Культурная динамика (с греч. – «относящийся к силе») – это изучение изменений 

культуры во времени и пространстве, а также тех средств и механизмов, которые описы-

вают трансформацию культуры. 

Термину «динамика» близко по значению понятие «развитие», то есть поступа-

тельное движение культуры, переход от одного состояния в другое. Развитие проявляется 

через увеличение уже имеющихся качеств и через появление качественно новых форм. 

Развитие включает в себя как прогрессивную линию (прогресс – направленность 

развития от низшего  к высшему, от простого к сложному), так и регрессивную (регресс – 

переход от высшего к низшему). Прогресс – глобальный процесс, характеризующий дви-

жение человеческого общества на всем протяжении истории. Он бывает двух видов:  

1) постепенный (реформа) – частичное усовершенствование в какой-либо сфе-

ре жизни, ряд постепенных преобразований, не затрагивающих основ существующего со-



10 

 

циального строя. Реформа – это всегда целенаправленный, заранее планируемый и опре-

деленным образом организуемый процесс; 

2) скачкообразный (революция) – комплексное изменение всех или большин-

ства сторон общественной жизни, затрагивающее основы существующего строя. Револю-

ция, как правило, протекает стихийно. 

 Регресс включает в себя и моменты застоя, и возвращение к отжившим структурам 

и формам. 

Современный культуролог Ю.М. Лотман в книге «Культура и взрыв» выделяет два 

пути изменений в культуре:  

1) предсказуемые (постепенные) изменения;  

2) «взрывные» непредсказуемые изменения в культуре: характеризуются тем, что 

каждый момент взрыва имеет определенный набор равновероятных возможностей пере-

хода культуры в другое состояние, из которых реализуется только одна». Оба пути взаи-

модополнительны. (Например, процесс возникновения великих научных идей и открытий 

– взрывной процесс, их техническая реализация – подчиняется законам постепенной ди-

намики.).  

2. Источники культурных изменений. 

В рамках культурной сферы принято выделять несколько источников, которые 

формируют и поддерживают изменения в культуре:  

1. Инновации – изобретения или выработка новых идей, образов, моделей дей-

ствия, политических и социальных программ, которые нацелены на изменение обще-

ственного бытия. 

Носителями новаций в культуре являются творческие личности (деятели культуры, 

ученые) и новаторские группы, выдвигающие новые идеи, нормы, отличные от того, что 

принято в данном обществе. Причем, необходимо учитывать, что все духовные и научные 

нововведения формируются в определенной социальной и культурной обстановке. Они 

забываются или получают временную реализацию, если не встречают понимания со сто-

роны принимающего общества (например, гелиоцентрическая система Коперника). 

2. Обращение к культурному наследию – под которым следует понимать сумму  

всех культурных достижений данного общества, его исторический опыт, сохраняющийся 

в общественной памяти.  Это часть материальной и духовной культуры, созданная про-

шлыми поколениями, выдержавшая испытание временем и передающаяся следующим по-

колениям как нечто ценностное и почитаемое. 

Такое наследие обладает для общества ценностью, так как к нему относятся раз-

личной давности достижения, которые сохраняют способность перехода к новым поколе-

ниям в новые эпохи (памятники, картины, тексты). 

3. Синтез – взаимодействие и соединение разнородных элементов, при котором 

возникает явление или модель социокультурного устройства, которое отличается от обоих 

составляющих элементов и имеет собственное качественное содержание или форму. (От-

личается от симбиоза, который возникает в ходе взаимодействия культур, и при котором 

собственные и заимствованные элементы остаются обособленными)  

Синтез имеет место в том случае, если социокультурная система осваивает дости-

жения других обществ в тех сферах, которые оказываются недостаточно развитыми в ней 

самой (например, исламская цивилизация, которая синтезировала в себе: 

1) собственное религиозное достояние; 

2) духовные ценности античности; 

3) политическую культуру Персии). 

4. Культурное заимствование – внедрение в культуру предметов, ценностей и 

норм деятельности, используемых в жизнедеятельности других культур. 

В социальной антропологии этот процесс рассматривается как аккультурация - 

(англ. неологизм от лат. ad – к и cultura - возделывание) -  процесс и результат взаимного 

влияния разных культур, при котором все или часть представителей одной культуры (ре-



11 

 

ципиенты) перенимают нормы, ценности, традиции у представителей другой культуры 

(донора). Понятие «аккультурация» применимо к национальному меньшинству. Близкими 

к нему по значению являются такие термины, как “культурный контакт” и “транскульту-

рация”. 

Заимствование предполагает отбор (культурную селективность – избирательное 

отношение к переносу ценностей из одной культуры в другую). 

 Заимствуется: 

- наиболее близкое своей культуре (что можно понять, оценить и использовать); 

- наиболее выгодное (что позволяет прогрессировать, дает преимущество перед 

другими); 

- отвечающее внутренним потребностям (удовлетворяет такие фундаментальные 

потребности, которые не могут удовлетворить культурные артефакты, имеющиеся в рас-

поряжении). 

Перенимаются: материальные предметы, научные идеи, обычаи и традиции, ценно-

сти и нормы жизни. 

3. Культура как процесс. Культурогенез. 
Вопрос о происхождении, генезисе культуры напрямую связан с проблемой появ-

ления человека и общества (антропосоциокультурогенез). Он был и остается ключевой 

проблемой всего социогуманитарного знания, и от того или иного его решения зависит 

вопрос о понимании самой культуры, ее сущности, а значит, и о тенденциях ее развития.  

Антропосоциокультурогенез – это единый во времени и в сущности, но различаю-

щийся в частях, самоорганизующийся, взаимосвязанный процесс порождения человека, 

общества и культуры.  

Значит, ответить на вопрос, когда появилась культура, можно, только ответив на 

вопрос о времени появления человека и общества, т. е. осветив проблемы антропогенеза и 

социогенеза.  

Собственный опыт каждого из нас показывает, что человек живет в тесной связи с 

представителями своего вида. Более того, без тесного взаимодействия и поддержки дру-

гих людей он не может выжить, а для начала стать человеком. То есть в процессе социа-

лизации и инкультурации он становится человеком, а вне них остается на уровне живот-

ного. Вопрос о том, что же отличает вид Homo Sapiens от всех других живых существ в 

мире, и прежде всего от ближайших его родственников – приматов, был и остается одним 

из самых важных в гуманитарном знании. Ответ: человек иначе, чем животные, выживает 

в этом мире, иначе общается, он, символически маркируя внешнюю среду обитания, ак-

тивно преобразует этот мир согласно своим ценностным установкам, своему пониманию 

того, каким должен быть мир.  

Но какой механизм отвечает за эти важные и специфические моменты в жизни лю-

дей, что за этим стоит – все это остается в науке до сих пор дискуссионным.  

Ответ может быть получен именно в рамках культурологического знания, для ко-

торого обозначенный круг проблем является предметом непосредственного внимания. 

Культурология – это наука, изучающая культуру. Культура – это ее специфический пред-

мет, отличающий ее от других социальных и гуманитарных дисциплин, делающий необ-

ходимым ее существование как особой отрасли знания. Именно культура как внегенети-

ческая способность приспособления к этому миру, способность преобразовывать этот мир 

и передавать полученный опыт по наследству не биологическим путем и стала самым 

главным отличительным признаком человека от животных. В таком «интегральном» по-

нимании культура – это явление, свойственное исключительно человеку и человеческому 

сообществу. Культура, по сути дела, система внебиологического наследования приобре-

тенного опыта. Поэтому вопрос о появлении культуры, причинах и факторах, вызвавших 

к жизни столь сложное явление, остается ключевым для всего социогуманитарного зна-

ния.  



12 

 

Зарождение и эволюцию, а также смену культурных форм, интегрируемых в суще-

ствующие культурные системы, называют культурогенезом.  

При этом чаще всего не отличают собственно культурное от цивилизационного, 

культуру от цивилизации, считая, что цивилизация – нечто, развившееся значительно 

позже, чем культура. Поэтому зарождающиеся культурные формы и системы, изучаемые 

культурными антропологами, содержат в себе многое, что не относится к культуре в ее 

современных смыслах.  

 

4.1 Лекция №4 (2 часа) 

Тема: «Типология культуры» 

4.1.1. Вопросы лекции: 

1. Методологические принципы типологии культуры.  

2. Виды культуры.  

3. Массовая культура в современном обществе. 

4. Запад и Восток как диалог культур. 

 

4.2.1. Краткое содержание вопросов  

1. Методологические принципы типологии культуры. 

Так как культура представляет собой явление, столь сложно и многообразно опре-

деляемое, то ее изучение с необходимостью требует типологизации. 

Типология культуры – метод научного познания, в основе которого лежит рас-

членение социокультурных систем и объектов и их группировка с помощью идеализиро-

ванной модели или типа. Типология культуры решает задачи упорядоченного описания и 

объяснения разнородного по составу множества объектов культуры.  

Тип культуры – это понятие или идеальная конструкция, которая дает основу для 

выявления общего, особенного и единичного в каждой культуре. 

Современное культурологическое знание представлено различными вариантами 

типологиий культуры. Но ни одна из них не может быть ни единственной, ни единственно 

верной. Типология культуры осуществляется путем выделения какого-либо основания 

(критерия). Таких оснований может быть множество: 

1) связь с религией (религиозная и светская); 

2) региональная принадлежность (культуры Востока и Запада, латиноамериканская 

и т.д.); 

3) регионально-этническая особенность (русская, французская и т.п.); 

4) хозяйственный уклад (культура охотников и собирателей, скотоводов…); 

5) сфера общества или вид деятельности (производственная, политическая, педаго-

гическая); 

6) этническая принадлежность (народная, национальная, этническая); 

7) связь с территорией (сельская и городская); 

8) уровень мастерства или тип аудитории (элитарная, народная, массовая). 

Типология культуры по одному основанию может быть связана с типологией и по 

другому основанию. 

Историческая типология – классификация культур по типу и определение места 

конкретной культуры в культурно-историческом процессе. 

Исторический тип культуры – это сменяющие друг друга эпохи в развитии об-

щества. 

Историческая типология позволяет установить повторяемость историко-

культурного процесса, выявить закономерности, общее и особенное. 

Выделяется несколько критериев для осуществления исторической типологии: 

1) экономический (К. Маркс); 

2) технологический (Е. Масуда, Э. Тоффлер); 

3) религиозный (А. Тойнби, русские религиозные мыслители); 



13 

 

4) географический (Ш.-Л. Монтескье, школа геополитики); 

5) этнический (Л.Н. Гумилев). 

Выделяют следующие исторические типы культуры: 

1) Архаика (первобытное общество): 2,5 млн. л. н. – 1 тыс. н.э. 

2) Древний Восток и Античность: 1 тыс. н.э. – 5 в. н.э. 

3) Средние века: 5-15 вв. 

4) Возрождение: 15-16 вв. 

5) Новое и Новейшее время: 17-20 вв. 

2. Виды культуры.  

В культурологии не сложилось единого мнения о том, что считать видами и фор-

мами культуры, однако их принято различать. 

Виды культуры – такие совокупности правил, норм и моделей поведения, которые 

являются разновидностями более общей культуры. 

К основным видам культуры относятся: 

а) доминирующая (базовая) культура, субкультура, контркультура; 

б) сельская и городская культура; 

в) обыденная и специализированная культура. 

Доминирующая культура – это совокупность ценностей, верований, традиций и 

обычаев, которыми руководствуется большинство членов данного общества. В зависимо-

сти от того насколько сложно организовано данное общество и насколько многолюдной 

является данная страна, доминирующая культура может быть этнической и национальной. 

Этническая культура – культура людей, связанных между собой общностью про-

исхождения (кровным родством) и совместно осуществляемой хозяйственной деятельно-

стью. Этническая культура всегда локализована в географическом пространстве и одно-

родна по своей политической, экономической и социальной структуре. В ней господству-

ет сила традиций, раз и навсегда принятых обычаев, передающихся из поколения в поко-

ление на семейном или соседском уровне. Преемственность, устойчивость этнической 

культуры держится на двух типах механизмов передачи традиций: 

а) внутрипоколенных традиций, действующих на протяжении нескольких лет или 

десятилетий и охватывающих только часть этноса (смежные возрастные группы); 

б) межпоколенных традиций, существующих на протяжении исторически длитель-

ного времени и выступающих механизмом передачи ценностей из поколения в поколение. 

Национальная культура – совокупность традиций, обычаев, норм, ценностей и 

правил поведения, общих для представителей одной нации, государства. Она включает в 

себя наряду с традиционно-бытовой, профессиональной и обыденной культурой, также 

специализированные области культуры, субкультуры всех больших групп и этнические 

культуры. 

 Национальная культура объединяет людей, живущих на больших пространствах и 

не обязательно связанных кровно-родственными отношениями. Она не сводится к меха-

нической сумме этнических культур. У нее есть собственно национальные черты культу-

ры, возникшие тогда, когда представители всех этносов осознали свою принадлежность к 

новой нации. Содержание национальной культуры составляет: осознание большими соци-

альными группами своей приверженности к территории своего расселения, общенацио-

нальному литературному языку, национальным традициям и символам. 

Любое общество распадается на множество групп (национальных, демографиче-

ских, профессиональных) и постепенно у каждой из них формируется собственная куль-

тура (система ценностей и правил поведения). Малые культурные миры называют суб-

культурами. 

Субкультура – часть общей культуры, система ценностей, традиций, обычаев, 

присущих большой социальной группе. 

Типы субкультур: молодежная, пожилых людей, национальных меньшинств, про-

фессиональная, криминальная и прочее. 



14 

 

Субкультура – часть общей культуры нации, в отдельных аспектах отличающаяся 

от целого, но в главных чертах согласующаяся и продолжающая культуру нации (домини-

рующую культуру). Она формируется под влиянием социального класса, этнического 

происхождения, религии, места жительства. 

 Субкультура отличается от доминирующей культуры языком, взглядами на  жизнь, 

манерами поведения, прической, одеждой, обычаями. Различия могут быть сильными, но 

субкультура не противостоит доминирующей культуре. Она включает ряд ее ценностей и 

добавляет к ним новые ценности, характерные только для нее. 

Когда нормы, ценности и образ жизни приходят в противоречие с нормами и цен-

ностями всего общества, появляется контркультура. 

Контркультура – обозначение разнородных по идейно-политической ориентации 

ценностей определенных групп молодежи (хиппи, «новые левые», движения против ра-

сизма и др.), противопоставляемых официальным ценностям. Этот протест приобретает 

различные формы (от пассивных до экстремистских); общедемократические цели нередко 

сочетаются с анархизмом; образ жизни проникнут культурным нигилизмом, технофобией, 

религиозными поисками. 

Контркультура обозначает такую субкультуру, которая не только отличается от 

доминирующей культуры, но противостоит, находится в конфликте с господствующими 

ценностями. 

Термин «контркультура» был введен в научный оборот Г. Маркузе и Т. Роззаком в 

1972 году для обозначения движения хиппи и студенческих радикальных группировок, 

прежде всего идеологического явления. 

Когда провести четкие различия между субкультурой и контркультурой затрудни-

тельно или невозможно, тогда к одному явлению можно применять оба названия.  

3. Массовая культура в современном обществе. 

Формы культуры – такие совокупности правил, норм и моделей поведения, кото-

рые нельзя считать полностью автономными образованиями, но они не являются состав-

ными частями какого-либо целого. 

В зависимости от того, кто создает культуру и каков ее уровень, различают три ее 

формы: элитарную, народную, массовую. 

Элитарная (высокая) культура – культура, созданная привилегированной частью 

общества, либо по ее заказу профессиональными творцами. Включает в себя: изящное ис-

кусство, классическую музыку и литературу. Она трудна для понимания неподготовлен-

ного человека. Круг ее потребителей – высокообразованная часть общества: критики, ли-

тературоведы, театралы, художники, писатели, музыканты. 

Народная культура – форма культуры, создаваемая непрофессионалами. Состоит 

из двух видов: популярной и фольклорной. 

Популярная культура описывает сегодняшний быт, нравы, обычаи, песни и т.д. 

народа, а фольклорная – его прошлое. Легенды, сказки и другие жанры создавались в 

прошлом, а сейчас существуют как историческое наследие. В народной культуре можно 

выделить два уровня – высокий (связан с фольклором и включающий народные предания, 

сказки, эпос и др.), и сниженный, ограниченный так называемой  поп-культурой. 

Народная культура создается анонимными творцами, не имеющими профессио-

нальной подготовки. Авторы народных творений зачастую неизвестны, но это высокоху-

дожественные сочинения. Мифы, легенды, сказания принадлежат к высочайшим творени-

ям народной культуры. Она возникла в глубокой древности. Ее субъектом являются не 

отдельные профессионалы,  а весь народ. Аудитория народной культуры – всегда боль-

шинство общества. 

 В структуру народной культуры входят: народные медицина, промыслы, игры и 

забавы, песни и танцы, кухня, этика и педагогика. Элементы народной культуры сохраня-

ются и передаются в границах данной культуры посредством естественных способностей 



15 

 

каждого человека – его памяти, устной речи, природного музыкального слуха, что не тре-

бует никакой специальной подготовки и особых технических средств хранения и записи. 

Массовая культура – понятие, охватывающее многообразные и разнородные яв-

ления культуры XX века, получившие распространение в связи с НТР и постоянным об-

новлением СМИ (когда СМИ проникли в большинство стран мира и стали доступны 

представителям всех социальных слоев общества). Производство, распространение и по-

требление продуктов массовой культуры носят индустриально-коммерческий характер.  

К массовой культуре относят только те элементы культуры, которые транслируют-

ся благодаря масс-медиа, или каналами массовой коммуникации (радио, телевидение, ки-

но, пресса). Появление современных СМИ позволило тиражировать один и тот же продукт 

культуры (н-р, популярную песню) в тысячах и миллионах экземпляров и делать его до-

ступным широким слоям населения. 

Функции массовой культуры: 

- упрощение  потребностей и вкусов; 

- удовлетворение  запросов широкой аудитории в досуге, развлечении, общении; 

- отрицание изысканных вкусов или духовных поисков народа; 

- удовлетворение сиюминутных запросов людей, реагирование на любое новое со-

бытие и отражение его (поэтому ее образцы часто теряют свою актуальность, выходят из 

моды)
8
. 

Характеристика массовой культуры: 

- широкая аудитория; 

- низкий эстетический вкус; 

- нивелировка отдельной личности (насаждение конформизма); 

- стандартизация содержания. 

4. Запад и Восток как диалог культур. 

Восток и Запад такое разделение, конечно, условно для культурологии. Это одни из 

главных культурных и духовных центров в мире. Многие так и разделяют культуру на Во-

сточную и Западную. Последователей каждого из направлений достаточное количество, 

трудно сказать, что больше предпочитает человечество «Восточную» или «Западную» мо-

дели культуры. На Востоке и Западе свои тенденции развития, отличия, направления и 

есть даже сходства, хотя они и противостоят друг другу. В наше время стремительного 

роста модернизации и даже постмодернизации трудно сказать европеизируется ли Восток, 

а Запад наоборот, интересуется им, или они различны, и не понять им друг друга. 

Под Востоком понимается культура таких стран, как Япония, Китай, Индия, неко-

торые арабские страны, а под Западной цивилизацией страны Западной Европы, а сейчас 

на первом месте выступает Америка, по моему мнению. 

Культуры Запада и Востока во многом различны и даже противоположны, и можно 

выделить присущие им черты. 

Конечно, восточная цивилизация была и остаётся более устойчивой, предстаёт как 

сплошная линия. Восточная культура очень гибкая, в ней основы цивилизации оставались 

и остаются незыблемыми.  

Западная культура представляет собой культуру, ориентированную на динамиче-

ский образ жизни, ценности технологического развития, совершенствование общества и 

культуры, бурное развитие всех сфер человеческой деятельности. На Западе цивилизация 

двигалась вперёд как бы рывками, которые несли с собой крушение старой системы цен-

ностей, политических и экономических структур. Новые веяния разрушали некоторые 

устои цивилизации. 

Восток, во многом в противоположность Западу являет собой воплощение спокой-

ствия, непротивления. Боясь разрушить хрупкую гармонию мира человек, культуры во-

стока предпочитает не вмешиваться в развитие мира, а стоять на стороне пассивного со-

                                                           
8
 Культурология: учебное пособие / под ред. А.А. Радугина. – М.: Центр, 2008. – С. 86. 



16 

 

зерцателя течения жизни и бытия. Восток - это некое воплощение принимающего, жен-

ского принципа-начала он никогда не отступает от существующих в духовном мире запо-

ведей (при этом часто ущемляя существование плоти, но при этом всегда стремясь к су-

ществованию гармонии и равновесию в мире). 

 

5.1. Лекция № 5 (2 часа) 

Тема: «Культура и глобальные проблемы современности» 

5.1.1. Вопросы лекции: 

1. Понятие глобальных проблем человечества. 

2. Проблема мира и разоружения. 

3. Проблема охраны окружающей среды и рационального природопользования. 

4. Наука и техника. Техногенная европейская цивилизация. 

 

5.2.1.Краткое содержание вопросов  

1. Понятие глобальных проблем человечества. 

Одной из характерных особенностей человека как живого существа, является 

стремление  освободиться от  власти природы. Постоянно развивающиеся техника и тех-

нологии как орудия воздействия человека на природу, затем обновление, наращивание 

технологических и научных знаний стали главными целями общественного развития. В 

результате такой динамичной и продуктивной деятельности человека с каждым годом 

усиливалась конфронтация культуры и природы, и всё более явными стали противоре-

чия, возникшие в области социокультурной сферы. Так мировое сообщество  пришло к 

целому ряду общечеловеческих (глобальных) проблем.  

При анализе явления глобальных проблем, следует помнить, что многие из них,  

являясь результатом противоречий общественного развития, не были актуальны во все 

времена, например, проблемы войны и мира, здоровья.  Экологические проблемы появля-

ются позже, так напрямую зависят от активного воздействия человека на природную сре-

ду.  Так случилось, что именно в XX в. полностью обнаружились кризисные явления об-

щечеловеческой цивилизации, культура которой сложилась на основе особых отношений 

человека и природы.     

Сам термин «глобальные проблемы» появился в научной литературе в конце 60-х 

гг. Глобальные проблемы (от лат. Globus – земной шар) – совокупность жизненно важных 

проблем, затрагивающих человечество в целом и неразрешимых в рамках отдельных гос-

ударств и даже географических регионов
9
. 

Глобальные проблемы имеют следующие специфические признаки:  

во-первых, данные проблемы  затрагивают жизнедеятельность всего человечества;  

во-вторых, от их решения зависит будущее всей цивилизации; 

в-третьих, глобальные проблемы имеют острый насущный характер и настоятельно 

требуют решения; 

в-четвёртых, подобные противоречия являются объективным фактором обществен-

ного развития.   

Все глобальные проблемы сложны по своей сути, поскольку отмечены тесным вза-

имовлиянием. Решение одной проблемы может определить исход решения другой. По 

этой причине в современной науке попытка классифицировать глобальные проблемы 

имеет свои сложности. Наиболее распространённый взгляд – это разделение на три основ-

ные группы. 

Во-первых, это группа, включающая в себя проблемы, связанные с экономически-

ми, политическими, религиозными противоречиями между отдельными государствами, 

регионами, этническими группами и т.д. Данные проблемы принято называть интерсоци-

                                                           
9
 Философия: Энциклопедический словарь / Под ред. А.А. Ивина – М.: Гардарики, 2009. – С. 185 



17 

 

альными проблемами. К этой группе относятся явления международного терроризма, во-

енных конфликтов, ядерной опасности, политического насилия и многое другое.  

Во-вторых, это проблемы, возникающие в  процессе отношений человека с приро-

дой. Как известно, природные ресурсы ограничены, а деятельность человека, направлен-

ная на освоение природы крайне активна и приводит во многих случаях к негативным 

итогам и разрушительным последствиям. К этому типу проблем относятся все вопросы, 

связанные с экологией.  

В-третьих, это проблемы, связанные с противоречиями в развитии общественной 

жизни и духовного мира человека, переживаниями собственного бытия, отчуждением, 

страхом и одиночеством системы. Все перечисленные явления имеют место в жизни каж-

дого человека и особенно актуальны для современного общества. 

Причины возникновения глобальных проблем: 

1. Активная преобразующая деятельность человека, которой  не всегда соответ-

ствует уровень общественной организации, политического мышления и экологического 

сознания.  

2.  Социальные противоречия, конфликты, проблемы,  которые, так или иначе, за-

трагивают всё человечество и поэтому из локальных проблем становятся общемировыми. 

2. Проблема мира и разоружения. 

Во второй половине XX века наблюдается обострение  интереса к проблемам че-

ловечества, которое способствовало появлению  общественной организации на междуна-

родном уровне. Эта организация получила название «Римский клуб» и объединила лиде-

ров мировой общественности политической, финансовой, культурной и научной среды. 

Деятельность Римского Клуба была успешной, поскольку итоги его работы существенно 

обогатили изучение перспектив развития биосферы  и развили пропаганду идеи гармо-

ничного сосуществования человека и природы.  

Идеологи Римского Клуба полагали, что наиболее важной задачей их деятельности 

должно стать привлечение внимания мировой общественности к серьёзным проблемам, 

затрагивающим все население планеты. Теоретическая деятельность Римского клуба пред-

ставляла собой обсуждение ряда конкретно-научных разработок, которые дали начало та-

кому новому  направлению научного исследования, как глобальное моделирование. Кроме 

того, актуализировались  общефилософских рассуждений о бытии современного человека 

в мире, о ценностях жизни, её противоречиях и дальнейших перспективах развития циви-

лизации. В результате проведённой работы представителями Римского клуба был осу-

ществлён целый ряд исследовательских проектов.  

В 1972 году в Римском Клубе обсуждался доклад Дж. Форрестера (американского 

кибернетика, профессора Массачусетсского технологического института) и Д. Медоуса 

(профессор, директор Института политических и социальных исследований при универ-

ситете Нью-Гэмпшира) «Пределы роста», получивший широкую известность в мире.  Ав-

торы доклада понимали под  ростом вариант экстенсивного развития, а под пределами – 

ограниченность природных ресурсов. По предварительным расчётам ученых данной 

группы, пик жизненного уровня был пройден в сер. 1960-х годов и при сохранении экс-

поненциального характера роста основных параметров экономики в середине следующе-

го столетия неизбежен кризис во взаимоотношениях общества и природы.  По прогнозам 

Форрестера три четверти населения Земли вымрет «естественной» смертью от голода, 

эпидемий и загрязнения среды.
10

  

Согласно теории авторов  этого доклада общество должно достигнуть «равновесия» 

во взаимоотношениях с природой и по аналогии с эволюцией естественных популяций 

найти выход из кризиса. Абсолютизируя негативные тенденции неограниченного использо-

вания природных ресурсов, авторы  «Пределов роста» доказательно продемонстрировали 

мнимость  возникшего благополучия в развитых странах. 

                                                           
10

 Философия: Энциклопедический словарь / Под ред. А.А. Ивина – М.: Гардарики, 2009. – С. 939. 

http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D0%B1%D1%89%D0%B5%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D0%B0%D1%8F_%D0%BE%D1%80%D0%B3%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%B7%D0%B0%D1%86%D0%B8%D1%8F
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D0%B8%D0%BE%D1%81%D1%84%D0%B5%D1%80%D0%B0
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A7%D0%B5%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B5%D0%BA
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D1%80%D0%B8%D1%80%D0%BE%D0%B4%D0%B0


18 

 

3. Проблема охраны окружающей среды и рационального природопользова-

ния. 

В 1974 году особое внимание вызвал доклад «Человечество у поворотного пункта»,  

подготовленный М. Месаровичем и Э. Пестелем. Центральная идея доклада сводилась к 

пониманию мира как системы специфически развивающихся регионов, взаимосвязанных 

между собой, а не как единое целое. В первую очередь, необходимо разрешить первосте-

пенные проблемы, связанные с экологическим кризисом. Человечество сравнивалось с жи-

вым организмом  и должно функционировать как живой организм, и перейти к «органиче-

скому росту». Такой подход к пониманию мирового сообщества, по мнению М. Месаровича 

и Э. Пестеля,  мог  стать основной линией в процессе выживания человека и человечества. 

Указанные модели человечества и его развития, сформулированные в 1972-74 го-

дах имели, значение, так как привели к популярности мысль о необходимости  ограниче-

ния потребления ресурсов за счет так называемых промышленно слаборазвитых стран.  

Также немаловажным последствием названных  докладов стало признание многими 

мыслителями установки на  переосмысление ценностных составляющих человека и обще-

ства в целом.  

В русле подобных рассуждений о ценностях, об улучшении «человеческого каче-

ства» следует отметить теоретическую разработку основателя и президента Римского Клу-

ба  А. Печчеи «Человеческие качества». Основным понятием в рассуждениях мыслителя 

стало понятие «внутренние пределы», под которым он понимал широкие потенциальные 

возможности человека, которые человек должен раскрывать, а также  осознавать необхо-

димость своего совершенствования.  По мнению автора, все достижения человечества все-

гда опираются на процесс совершенствования «внутренних человеческих качеств». 

Сторонники идеи совершенствования человека выступали против  эгоизма, отчуж-

дённости, агрессии, замкнутости, корысти и т.д., они пришли к выводу, что если человек не 

осознает значимости расширения «внутренних пределов», то ему суждено  исчезнуть с ли-

ца Земли.           

4. Наука и техника. Техногенная европейская цивилизация 

Наука и техника являются важнейшими составляющими современной культуры. 

Они взаимосвязаны друг с другом и составляют основу преобразования окружающего че-

ловека мира. 

Науку как элемент культуры можно рассматривать в четырех аспектах: как особую 

систему знаний; как вид духовной деятельности; как особый социальный институт; как 

важный фактор, обеспечивающий создание материальных и духовных ценностей. 

Наука является системой рационально и логически обоснованных знаний об окру-

жающем мире. Она также представляет собой механизм получения объективного знания и 

представляет собой продукт творческой деятельности человека. Познавательная деятель-

ность человека включает в себя объективную и субъективную сторону. Субъективная сто-

рона представлена человеком с его творческим трудом, ценностями, знаниями, навыками. 

Содержание объективной стороны составляют средства познания, предмет познания и ре-

зультат. Причем объектом познания является не только окружающий мир, различные фор-

мы проявления материи, но и их отражение в сознании (рефлексия) и сам человек. 

Наука представляет собой и социальный институт, т.е. систему общественных орга-

низаций и учреждений, задачей которых является сбор, анализ, обработка, хранение и рас-

пространение информации. О науке как социальном институте можно говорить, начиная с 

XVII века, когда в Европе открылись первые научные общества и академии, а также стали 

издаваться научные журналы. 

Современная наука – это непосредственная производительная сила. В результате 

НТР сформировалась единая система «наука-техника-производство», обеспечивающая 

прямое влияние науки на процесс создания материальных благ. 

Понимание места и роли науки в системе культуры будет неполным без исследова-

ния ее взаимоотношения с техникой. В узком смысле слова «техника» - это инструмен-



19 

 

тальные средства, с помощью которых человек преобразует природу. В широком смысле, 

который включает в себя социокультурное и историко-цивилизационное измерение, «тех-

ника» - продукт человеческой цивилизации: инструментальное средство, технико-

технологическое знание, составная часть общественного процесса. 

С точки зрения качества человеческой деятельности техника представляет собой 

«искусность», «мастерство» (от слова «techne») в любой сфере деятельности. В данном 

смысле техника понимается как технология (способ) деятельности, а ее социокультурное 

содержание заключено в технологическом совершенстве. 

В аспекте «меры человеческого в человеке» социокультурный смысл техники про-

является в том, что техника, с одной стороны, расширяет человеческие возможности, а с 

другой стороны, помогает реализовать природные задатки. В научной литературе отноше-

ние к истокам происхождения техники довольно неоднозначно. С точки зрения натурали-

стического подхода техника проистекает из естественно-природных инстинктов, из стрем-

ления человека защититься от враждебной окружающей среды с помощью артефактов. 

Рациональный подход трактует технику и техническую деятельность как сознатель-

но направляемое действие, вытекающие либо из присущей человеческому сознанию тех-

нико-научной рациональности, либо из рациональности, обусловленной божественным ве-

лением. В целом можно отметить, что данный подход опирается на антропологические и 

социокультурные предпосылки возникновения и развития техники. Антропологические 

предпосылки связаны с признанием человека существом не только разумом (Homo 

sapiens), но и преобразовывающие природу (Homo faber). Преобразуя природу в соответ-

ствие со своими потребностями, человек осмысливает процесс деятельности, оценивает ее 

результативность. В стремлении повысить эффективность своей деятельности и расширить 

возможности человек изобретает и создает все новые орудия труда, средства воздействия 

на окружающую среду. Одновременно развиваются творческие, аналитические способно-

сти человека по оценке эффективности и совершенствованию создаваемой им техники.  

НТР поставила целый ряд проблем во взаимоотношениях между элементами систе-

мы «человек-наука-техника». С одной стороны, НТР играет позитивную роль в развитии 

человека: многократно расширяет творческие возможности человека; помогает реализо-

вать его природные задатки; умственный труд; повышает «разрешающую силу» человече-

ского мозга и т. д. 

 

6.1. Лекция № 6 (2 часа) 

Тема: «Культура Древних цивилизаций» 

6.1.1. Вопросы лекции: 

1. Особенности древних культур. 

2. Культура Древнего Египта, Индии и Китая. 

3. Античность как тип культуры (Культура Древней Греции и Древнего Рима). 

 

6.2.1. Краткое содержание вопросов  

1. Особенности древних культур. 

К главным особенностям древних культур относят: 

а)  два способа производства - древнеазиатский и античный;  

б) две системы рабовладения - патриархальную (направленную на производство 

непосредственных средств существования) и более высокую ("цивилизованную"), направ-

ленную на производство прибавочной стоимости.  

С точки зрения развития производственных сил эти два рабовладельческих способа 

производства соответствуют веку бронзы и веку железа. 

 Общества века бронзы возникли в третьем тысячелетии до нашей эры и создали 

три очага древней цивилизации: восточный (Древний Китай), средний (Древняя Индия) и 

западный (Шумеро-Аккадское царство, Древний Египет, затем - Вавилония, Крито-

Микенское государства). Античный способ производства (с начала века железа) в его 



20 

 

классической форме сложился в Восточном Средиземноморье, в Древней Греции и в 

Древнем Риме. 

Очаги Древних цивилизаций (Египта, Месопотамии, Китая, Индии) имели ряд об-

щих черт: 

- натуральное хозяйство, связанное с продуктообменом; 

- отсутствие частной собственности на землю; 

- устойчивость общины; 

- экономическое господство деревни над городом; 

- патриархальный характер рабовладения; 

- кастовость (почти полная взаимонепроницаемость социальных слоев); 

- "восточный деспотизм" (положение человека в обществе определяется его при-

надлежностью к государственной власти); 

- существование государственной религии и сословия жрецов - идеологов данного 

общества. 

Особенности античного способа производства: 

- начало товарно-денежных отношений; выделение ремесла из сельскохозяйствен-

ной деятельности; 

- появление торгового капитала; 

- разложение общины; 

- установление экономического господства города над деревней; 

- упразднение долгового рабства; 

- проникновение рабского труда в сферу производства; 

- формирование в ряде государств рабовладельческой демократии; 

- отсутствие организованного сословия жрецов, как особого подразделения госу-

дарственной власти. 

При изучении той или иной культуры очень важно представить себе ту картину 

мира, которая существовала в сознании человека данной эпохи. Картина мира состоит из 

двух основных координат: времени и пространства, в каждом случае специфически пре-

ломленных в культурном сознании того или иного этноса. Достаточно полным отражени-

ем картины мира являются мифы.  

2. Культура Древнего Египта, Индии и Китая. 
В Древнем Египте существовала разветвленная и насыщенная мифологическая си-

стема. Для ее рассмотрения необходимо выделить  шесть центральных этапов истории 

Древнего Египта:   

1) Додинастический период (XXXV - XXX века до нашей эры); 

2) Раннединастический (Раннее Царство, XXX - XXVII века до нашей эры); 

3) Древнее Царство (XXVII - XXI века до нашей эры); 

4) Среднее Царство (XXI - XVI века до нашей эры); 

5) Новое Царство (XVI - XI века до нашей эры); 

6) Позднее Царство (VIII - IV  века до нашей эры). 

Весь Египет был поделен на номы (области), в каждом номе были свои, местные 

боги. Центральными богами всей страны провозглашались боги того нома, где в данный 

момент находилась столица. Столицей Древнего царства был Мемфис, а верховным богом 

- Птах. Когда столицу перенесли южнее, в Фивы, то главным богом стал Амон-Ра. На про-

тяжении многих веков древнеегипетской истории основополагающими божествами счи-

тались следующие: бог солнца Амон-Ра, богиня Маат, ведавшая законами и миропоряд-

ком, бог Шу (ветер), богиня Тефнут (влага), богиня Нут (небо) и ее муж Геб (земля), бог 

Тот (мудрость и хитрость), властитель загробного царства Осирис, его жена Исида и их 

сын Хор, покровитель земного мира.  

Важнейшим в мифологической системе Древнего Египта был миф об Осирисе, ко-

торый воплощал идею о вечно умирающей и вечно воскресающей природе. 



21 

 

Интересны представления древних египтян о строении человеческой души: она 

имеет пять составляющих. Главные из них - Ка (астральный двойник человека) и Ба (жиз-

ненная сила); затем идут: Рен (имя), Шуит (тень) и Ах (сияние).  

Время и пространство древнеегипетской культуры оказалось четко разделенным на 

две части – «здесь», то есть в настоящем, и «там», то есть в потустороннем, загробном ми-

ре. Дорогой в загробное царство Осириса служил Нил, а путеводителем была «Книга 

мертвых», выдержки из которой можно встретить на любом саркофаге. 

Все это служило тому культу мертвых, который устойчиво занимал ведущее по-

ложение в древнеегипетской культуре. Важной составляющей культа был сам похорон-

ный процесс, и обряд мумификации, который был должен сохранить тело для последую-

щей загробной жизни. Основными чертами древнеегипетского искусства как в Древнем, 

так и в Новом царстве оставались: каноничность, монументальность, иератичность 

(священная отвлеченность изображений), декоративность. Для египтян искусство игра-

ло важную роль именно с точки зрения загробного культа.  

Можно назвать культуру Древнего Египта одной из колыбелей западноевропейской 

цивилизации, чьи отголоски обнаруживаются в античную эпоху и заметны даже во време-

на христианского Средневековья. Для современной культуры Египет стал более открытым 

после работ Жана-Франсуа Шампольона, который в XIX разгадал загадку древнеегипет-

ской письменности, благодаря чему мы смогли прочитать многие древние тексты, и, 

прежде всего, так называемые, «Тексты пирамид». 

Становление древнеиндийской культуры связывают с приходом в долину Инда и 

Ганга арийских племен («Ариев» или «арийцев») во второй половине второго тысячелетия 

до н.э.  

Характерная черта древнеиндийского общества - деление его на четыре варны (от 

санскритского «цвет, покров, оболочка») - брахманы, кшатрии, вайшьи и шудры. Каждая 

варна представляла собой замкнутую группу людей, занимающих определенное место в 

обществе. Принадлежность к варне определялась рождением и наследовалось после смер-

ти. Браки заключались только внутри отдельно взятой варны. 

Отличительная особенность древнеиндийской культуры состоит в том, что она не 

знает имен (или они малодостоверны), поэтому в ней стерто индивидуально-творческое 

начало. Рассуждения мудрецов сконцентрированы на морально-этических проблемах. Это 

обусловило религиозно-мифологический характер развития древнеиндийской культуры в 

целом и ее весьма условную связь с собственно научной мыслью. Важной составной ча-

стью древнеиндийской культуры были Веды - сборники священных песен и жертвенных 

формул, торжественных гимнов и магических заклинаний при жертвоприношениях - Ри-

гведа, Самаведа, Яджурведа и Атхарваведа.  

Согласно ведической религии, ведущими богами считались: бог неба Дьяус, бог 

тепла и света, дождя и бури, повелитель вселенной Индра, бог огня Агни, бог божествен-

ного опьяняющего напитка Сома, бог солнца Сурья, бог света и дня Митра и бог ночи, 

хранитель вечного порядка Варуна. Жрецы, исполнявшие все обряды и предписания ве-

дических богов,  назывались брахманами. Понятие "брахмана" в контексте древнеиндий-

ской культуры было широким. Брахманами назывались также тексты с ритуальными, ми-

фологическими пояснениями и комментариями к Ведам; брахманом назывался также аб-

страктным абсолют, высшее духовное единство, к пониманию которого постепенно при-

шла древнеиндийская культура. 

К середине первого тысячелетия до нашей эры в общественной жизни Индии про-

исходят изменения. Обостряется борьба кшатриев, поддерживаемых вайшьями, против 

брахманов. Первая форма этой борьбы связана с бхагаватизмом. («Бхагават-гита» - часть 

древнеиндийского эпического сказания Махабхараты. Главная идея этой книги выявить 

соотношение между мирскими обязанностями человека и его помыслами о спасении ду-

ши.)  



22 

 

Второй формой борьбы с брахманизмом явилось движение джайнистов. (Подобно 

брахманизму джайнизм не отрицает сансары, кармы и мокши, но считает, что слияния с 

абсолютом нельзя добиться лишь молитвами и жертвоприношениями. Джайнизм отрицает 

святость Вед, осуждает кровавые жертвоприношения)  

Третьей формой антибрахманистского движения стал буддизм. Первый Будда (в 

переводе с санскрита – «просветленный»), Гаутама Шакьямуни, из рода князей Шакья, 

родился, согласно преданию, в VI до нашей эры. Достигнув 17 лет, он оправился на поис-

ки истины и семь лет провел в скитаниях. Однажды, решив отдохнуть, он прилег под де-

ревом Бодхи - Древом Познания. И во сне Гаутаме явились четыре истины. Познав их и 

просветлившись, Гаутама стал Буддой. Вот они: 

1. Наличие страданий, которые правят миром. Все, что порождено привязанностью 

к земному есть страдание. 

2. Причина страданий - жизнь с ее страстями и желаниями, ибо все от чего-то зави-

сит. 

3. Возможен уход от страданий в нирвану. Нирвана - угасание страстей и страда-

ний, разрыв уз с миром. Но нирвана - это не прекращение жизни и не отказ от деятельно-

сти, а лишь прекращение несчастий и ликвидация причин нового рождения. 

4. Существует путь, которым можно достичь нирваны. К ней ведут 8 ступеней: 

1) праведная вера; 

2) истинная решимость; 

3) праведная речь; 

4) праведные дела; 

5) праведная жизнь; 

6) праведные мысли; 

7) праведные помыслы; 

8) истинное созерцание
11

. 

Центральной идеей буддизма является то, что человек способен разорвать цепь пе-

рерождений, вырваться из мирового круговорота, прекратить свои страдания. Буддизм 

вводит понятие нирваны (в переводе – «остывание, угасание»). Нирвана являет собой со-

стояние совершенной невозмутимости, безразличия и самообладания. Каждый может до-

стичь нирваны и стать Буддой. На ранней ступени своего развития буддизм сводился, 

прежде всего, к выявлению определенных правил поведения и морально-этическим про-

блемам. Впоследствии же, буддизм пытается охватить своим учением все мироздание. В 

частности, он выдвигает идею о постоянном видоизменении всего сущего, но доводит эту 

мысль до крайности, полагая, что это изменение столь стремительно, что даже нельзя го-

ворить о бытии как таковом, а можно говорить лишь о вечном становлении. 

3. Античность как тип культуры (Культура Древней Греции и Древнего Ри-

ма). 

Термин «античность» возник в XVI веке. Так гуманисты эпохи Возрождения назы-

вали эпоху создания великолепных памятников греко-римской культуры.  

Отличительной особенностью античной культуры является ее пластичность, «те-

лесный характер». Мир – «космос» понимался как одушевленное, прекрасное сферическое 

тело, населенное людьми и богами. Боги были наделены не только внешним обликом лю-

дей – их жизнь на Олимпе была очень похожа на повседневную жизнь и идеалы греков.  

Само слово «космос» означает мир, порядок. Чувство порядка и меры – одно из 

важнейших для античности. В стремлении к гармонии эллинами был создан канон, то есть 

мера (соразмерность), отражающая закономерность в создании правильного красивого – 

здания, статуи, драмы или песни. 

                                                           
11

 Культурология: учебное пособие для студентов высших учебных заведений / под ред. Г.В. Драча. – Ро-

стов н/Д, 2005. – С. 194. 



23 

 

Объединяющим началом всего художественного творчества являлась его гумани-

стическая направленность, восприятие человека как главной эстетической ценности. Рас-

цвет античной культуры связан с возникновением и расцветом «единой, основной и ис-

ходной общественной формы античного мира» – полисом. Полис или город-государство 

состоял из собственно города, который являлся центром государства, и примыкающей к 

городу территории, являющейся собственностью свободных граждан. Но это понятие 

имело более глубокое содержание – люди, связанные общественными и культурными 

узами, составляли замкнутую общность, нельзя быть гражданином вне рамок коллектива, 

человек мог чувствовать себя полноценным только являясь частью общего.  

Одним из важных принципов существования греческой культуры была агонистика 

(состязательность), в которой главную роль играли состязания художественные (соревно-

вания поэтов-трагиков, музыкантов) и спортивные (Олимпийские игры).  

Важнейшей характеристикой древнегреческой культуры является культ тела чело-

века, который кроме эстетической стороны имел и прагматическую: каждому греку необ-

ходимо было заботиться о ловкости и силе, поскольку всякий гражданин был, прежде все-

го, воином, защитником полиса. Интересной областью проявления телесного культа явля-

лись древнегреческая архитектура и скульптура, где математические расчеты сооружае-

мых храмов соотносились с размерами и пропорциями человеческого тела. Дорическая 

колонна уподобляется фигуре мужчины-атлета: физически сильного, твердо стоящего на 

земле, не требующего никаких украшений и прекрасного своим физическим совершен-

ством; ионическая колонна сравнивается с фигурой женщины – утонченной и нарядной; 

коринфская колонна создана, как полагают, в подражание девической грации. 

В истории развития древнегреческой культуры выделяют несколько периодов: 

1) Крито-микенский период (III – II тыс. до н.э.). В это время культурная и полити-

ческая жизнь была сосредоточенна вокруг царского дворца, который представлял собой 

здание с огромным количеством комнат, лабиринтами, украшенными стенами. Сохра-

нившиеся до наших дней памятники этого периода развития культуры свидетельствуют о 

высоком мастерстве зодчих, инженеров и художников – Кносский дворец на острове 

Крит, Львиные ворота в городе Микены. 

2) Гомеровский период (XI – VIII в.в. до н.э.).  Происходит переход от родового 

строя к раннерабовладельческому обществу. Начинает складываться греческая мифология 

и эпос. Название данного периода в развитии культуры связано с именем известного 

древнегреческого поэта, автора поэм «Илиада» и «Одиссея» Гомера.  

3) Архаический период (VII – VI в.в. до н.э.). Начало расцвета греческой культуры. 

Укрепленные рабовладельческие города превращаются в полисы-государства. Возникают 

письменность, медицина, астрономия. Создается ясная система архитектурных форм.  

4) Классический период (V – IV в.в. до н.э.). Время расцвета греческой культуры. 

Полис Афины становится центром всей культурной жизни. Развиваются искусства, фило-

софия, медицина. В это время творят такие мастера как Аристотель, Сократ, Фидий, Гип-

пократ и др.  

5) Эллинистический период (IV – II в.в. до н.э.). Один из греческих полисов – Ма-

кедония, захватывает и подчиняет себе всю Грецию. Во время правления Александра Ма-

кедонского образовалось новое государство, в которое вошли Египет, Малая Азия, Восток 

вплоть до Индии. В I в. до н.э. Древняя Эллада была захвачена Римом.  

 

7.1. Лекция №7 (2 часа) 

Тема: «Культура Возрождения. Реформация» 

7.1.1.Вопросы лекции: 

1. Основные черты культуры Возрождения. 

2. Особенности гуманизма эпохи Возрождения. 

3. Реформация. Духовные основы новой морали. 

 



24 

 

7.2.1. Краткое содержание вопросов 

1. Основные черты культуры Возрождения. 

Эпоха Возрождения рассматривается как переход от Средневековой культуры к 

Новому времени. Термин «Возрождение» впервые употребил итальянский живописец, ар-

хитектор и историк искусства Джорджо Вазари (1512-1574). В книге «Жизнеописание 

наиболее знаменитых живописцев, ваятелей и зодчих» он писал о возрождении искусства 

в Италии после долгих лет упадка в период средневековья. У писателя-гуманиста Джо-

ванни Боккаччо есть слова о знаменитом живописце Возрождения Джотто: «Он возродил 

искусство, которое на протяжении столетий затаптывали…». Именно у Джотто произошел 

переход от иконы к картине, от религиозной живописи – к светской.  

Позже термин «Возрождение» был распространен на всю культуру Италии XV-XVI 

вв. и только позднее стал применяться к культуре стран Европы, прошедших через опре-

деленный этап развития. 

В истории культуры Возрождения выделяют три главных этапа: 1) Раннее Возрож-

дение (XV в.); 2) Высокое Возрождение (первая треть XVI в.); 3) Позднее Возрождение 

(середина XVI в.). 

Эти же этапы иногда называют, прибегая к художественным образам. В таком слу-

чае можно первый этап назвать «гуманистическим», второй – «героическим», «титаниче-

ским», третий этап – «трагическим» 

Культура Возрождения (Ринашименто – на итальянском языке, Ренессанс – на 

французском) возникла в Европе, в тех экономически наиболее развитых областях, где 

раньше всего созрели предпосылки для перехода от феодализма к начальной стадии капи-

тализма. 

Это было время развития торговли между странами, время великих географических 

открытий. Переломным моментом стало изобретение книгопечатания. Высокого уровня 

достигла литература, получившая невиданные ранее возможности распространения. 

Средиземноморские пути, торговля, приток иностранцев, широкие культурные 

контакты, высокий уровень благосостояния – данные факторы создавали благоприятные 

возможности для накопления знаний, развития образования и формирования новой свет-

ской элиты, которая скептически относилась ко многим догматам христианской идеоло-

гии. 

Повышение интереса к знаниям, рост культурного уровня сопровождались обра-

щением к культурному наследию античности, поскольку и архитектура Италии, и скульп-

тура, и сохранившиеся литературные произведения античных авторов были доступны и 

приковывали к себе внимание.  

Основными чертами культуры Возрождения являются: антропоцентризм, гума-

низм, особое отношение к античности – возрождение античных памятников искусства и 

античной философии. 

Однако Ренессанс не сводился к буквальному возрождению античности. Суще-

ствовал более глубинный процесс, связанный с освобождением индивида от всех форм 

феодальной зависимости, что заставляло личность рассматривать себя как существо само-

определяющееся и самодостаточное. Поэтому одним из структурообразующих принципов 

ренессансной культуры становится антропоцентризм. Именно в рамках культуры Возрож-

дения произошло всеобъемлющее открытие человека. Вместе с этим на первый план в 

утверждавшейся новой  системе ценностей выдвигались идеи гуманизма (лат. humanus – 

человечный).  

Основы нового мировоззрения были заложены флорентийским поэтом Данте 

Алигьере (1265-1321), автором «Божественной комедии», заявившим, что из всех прояв-

лений божественной мудрости именно человек является «величайшим чудом». Другой 

блестящий флорентиец Франческо Петрарка (1304-1374) в своих знаменитых сонетах вос-

пел любовь к земной женщине как прекрасное, а не как греховное чувство. Джованни 

Боккаччо (1313-1375) современник Петрарки, в своем сборнике новелл «Декамерон» про-



25 

 

поведует права человека на счастье в этой жизни, которое он связывает с любовью, с чув-

ственными радостями. Боккаччо утверждает, что любовь выше сословных перегородок, 

что благородство человека определяется не знатностью, а личной доблестью. 

Вера в возможности человека придавала  мировоззрению Ренессанса не только гу-

манистический, но и индивидуалистический характер. Концепция индивидуализма в фи-

лософии Ренессанса отражает те изменения в жизни человека, которые связаны с возник-

новением городской культуры, развитием ремесла, с переходом от натурального хозяйства 

к рыночным отношениям. 

Таким образом, можно выделить следующие основные черты культуры Возрожде-

ния: особое отношение к античности – возрождение античных памятников искусства и 

античной философии, модификация средневековой христианской традиции, антропоцен-

тризм, гуманизм, индивидуализм. 

2. Особенности гуманизма эпохи Возрождения. 

В эпоху итальянского возрождения наблюдается пристальный интерес к визуаль-

ному восприятию мира, что определило расцвет живописи и других форм пространствен-

ного искусства. Знаменитые художники и скульпторы итальянского Возрождения – Дона-

телло (1386-1466), Боттичелли (1445-1510), Леонардо да Винчи (1452-1519), Микеландже-

ло Буонаротти (1475-1564), Рафаэль Санти (1483-1520). 

В изобразительном искусстве Европы Возрождение знаменует поворот к реализму, 

который всегда связан с познанием (чем больше будет знать художник о действительно-

сти, тем глубже сможет он раскрыть лежащие в ее основе закономерности, тем ярче вы-

явит индивидуальные особенности того или иного явления). Связь науки и искусства со-

ставляет одну из особенностей культуры Возрождения, отмеченной появлением целой 

плеяды художников-ученых, среди которых первое место принадлежит Леонардо да Вин-

чи. 

Изобразительное искусство Возрождения представляет контраст средневековому. 

Обращение к реальности проявилось в распространении новых сюжетов, в развитии порт-

рета, пейзажа, в новой интерпретации религиозных сюжетов, в обновлении художествен-

ных средств.  Эпоха Возрождения вырабатывает новый язык искусства, в создании кото-

рого художники опирались на данные естественных и точных наук – оптики, геометрии, 

анатомии. Возникают теории линейной перспективы и пропорций человеческого тела, 

устанавливаются закономерности воспроизведения светотени. 

В отличие от эпохи средневековья, когда главными заказчиками произведений ис-

кусства были церковь и крупные феодалы, значительно расширился круг заказчиков и из-

менился их социальный состав (цеховые объединения ремесленников, купеческие гиль-

дии,  горожане). 

Расширение спроса и увеличение количества светских заказов вызвали распростра-

нение новых форм искусства. Наряду с монументальным искусством все более и более 

широкое распространение получают станковые формы – живопись на дереве и холсте, 

скульптурные произведения из дерева, бронзы. Растущий спрос и демократизация искус-

ства привели к возникновению новой ветви графики – гравюры на дереве и металле, кото-

рая давала возможность распространять изображение в большом количестве экземпляров.  

Искусство Возрождения проникнуто идеалами гуманизма – оно создало образ пре-

красного, гармонически развитого человека. Многое роднит Возрождение с античной 

культурой, однако образ человека теперь становится более сложным и многогранным. В 

эпоху Возрождения человек считает себя хозяином своей судьбы, расцвет человеческой 

личности создает основу для все более углубленной индивидуализации художественного 

образа. 

Гуманистическая культура Возрождения была исключительно элитарной. Она ока-

залась доступной только людям образованным и оставалась чуждой широким массам. В 

тоже время изменения в образе жизни, вызванные переходом от феодальных к товарно-

денежным отношениям, затронули все европейское общество.  



26 

 

3. Реформация. Духовные основы новой морали. 

Термин «Северное Возрождение» описывает особенности Ренессанса в других 

странах Европы. Под ним подразумевают не только географическую характеристику, но и 

некоторые особенности Ренессанса в Англии, Германии, Испании, Нидерландах, Швейца-

рии и Франции. Важной особенностью Северного Возрождения было то, что оно происхо-

дило в период Реформации, а также то, что в культуре народов этих стран в силу истори-

ческих причин отсутствовало такое обилие памятников античности, как в Италии.  

Немецкое Возрождение стало завершением духовного и социального  кризиса, ко-

торый длился полвека и сильно изменил средневековую Германию. С творчеством худож-

ников – Грюневальда (1475–1528), Дюрера (1471–1528) и Гольбейна Младшего (1498–

1543) – связан «золотой век» немецкой живописи. Не обладая цельностью итальянского 

Ренессанса, немецкое Возрождение развивалось в хронологически короткий период и не 

имело своего логического продолжения.  

Английский Ренессанс прославился не столько живописью и архитектурой, сколь-

ко театром. Его расцвет пришелся на конец XVI начало XVII века, достигнув своей вер-

шины в творчестве Вильяма Шекспира (1564–1616). Вырос престиж театра; актеров, ранее 

презираемых бродячих комедиантов, окружали вниманием, они пользовались покрови-

тельством меценатов-вельмож.  

В Северной Европе на становление новой культуры наибольшее влияние оказало 

не античное наследие, а христианство. При всех различиях художников Северного Воз-

рождения объединяет стремление к жизненной правде, которая является основой искус-

ства Возрождения.  

В основе Возрождения лежат идеи гуманизма. Но североевропейское искусство 

осмысливало место человека в мироздании иначе, чем итальянское. В искусстве Италии 

человек, наделенный безграничными творческими возможностями, способный преобразо-

вать мир, рассматривается как центр вселенной. В искусстве Северной Европы человек – 

не вершина творения, а лишь одно из многочисленных свидетельств всемогущества Твор-

ца.  

Для Итальянского Возрождения характерна типизация, в то время как нидерланд-

ские и немецкие мастера уделяли много внимания передаче индивидуальных черт. Основ-

ной идеей итальянцев являлся антропоцентризм, а северных мастеров интересовал не 

только человек, но и мельчайшие подробности окружающей среды. Кроме того, в работах 

северных мастеров каждый изображаемый предмет несет в себе символическое значение, 

чего нет у итальянцев. На итальянскую живопись влияние оказали идеи античности, гума-

низм, на Северное Возрождение – средневековье и готика. 

Художники Северного Возрождения создали немалый вклад в историю живописи. 

Происходит бытовизация религии в искусстве, вводится готический эмпиризм – путь при-

близительного восприятия действительности, распространяется пантеизм и принцип 

портретности каждой детали. 

Культурные процессы, происходившие на севере Европы, тесным образом взаимо-

связаны с движением Реформации и рождением протестантской культуры. 

Реформация (от лат. reformatio – преобразование) представляла собой мощное ре-

лигиозное движение за возвращение к изначальным ценностям веры (к ее фундаменту).  

Лидером движения Реформации выступил монах и доктор теологии Мартин Лютер 

(1483-1546).  31 октября 1517 г. в г. Виттенберге он прибил к дверям церкви свои 95 тези-

сов с осуждением злоупотреблений католической церкви и, прежде всего, продажи ин-

дульгенций – это событие считается формальным началом Реформации. Фактически Лю-

тер предлагал вернуться к нравственным принципам первоначального христианства с 

присущей ему простотой, искренностью, погруженностью в веру. Человеку не нужна цер-

ковь как институт, она является лишним звеном между верующим и Христом. Он должен 

внутри себя искупить грех покаянием, для этого не нужны священнослужители.  



27 

 

Лютер отвергал внешний католический культ: почитание святых, иконы, алтари, 

крестное знамение, коленопреклонение, рассматривая их как разновидность некоей цер-

ковной магии. По его мнению, в противоположность «подлинной набожности» католиче-

ская церковь заботится не о том, чтобы человек проникся волей Бога, а стремится Бога 

подчинить воле людей.  

Лютер был отлучен от церкви, но многие феодалы, стремясь получить церковные 

земли, активно поддержали его идеи. После религиозной войны лютеранство было приня-

то многими германскими городами, чему способствовал перевод Лютером Библии на 

немецкий язык. Таким образом, в Германии из католической церкви выделилась особая 

протестантская церковь в форме лютеранства.  

Реформация способствовала процессу появления человека буржуазного общества – 

обособленного индивида со свободой нравственного выбора, самостоятельного и ответ-

ственного в своих суждениях и поступках. В носителях протестантских идей выразился 

новый, буржуазный тип личности с новым отношением к миру. Таким образом, гуманизм 

и Реформация – это две  формы культуры (светская и религиозная) поднимающегося ран-

небуржуазного общества, противостоящие культуре утрачивающего историческое оправ-

дание средневекового феодального общества. 

 

2. МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ПО ПРОВЕДЕНИЮ СЕМИНАРСКИХ 

ЗАНЯТИЙ 

 

2.1 Семинарское занятие №1 (2 часа). 

Тема: «Культура как предмет исследования культурологии» 

2.1.1. Вопросы к занятию 

1. Становление и развитие представлений о культуре.   

2. Подходы к определению культуры: антропологический, социологический, фило-

софский.  

3. Понятие языка культуры. 

4. Структура и функции культуры. 

 

2.1.2. Краткое описание проводимого занятия  

При рассмотрении первого вопроса необходимо обратить внимание на развитие 

представлений о культуре в различные исторические периоды, начиная с античной трак-

товки до современности. 

Рассмотрение второго вопроса целесообразно начать с выявления основных видов 

определений культуры: описательного, семиотического, символического, герменевтиче-

ского, ценностного, нормативного, адаптивного, исторического, функционального и дру-

гих.  

При рассмотрении следующего вопроса необходимо дать определение следующим 

понятиям: язык культуры, вербальная коммуникация, невербальная коммуникация, семи-

отика, семантика, лингвистика, культурный код, знак, символ, образ, герменевтика, есте-

ственный язык, искусственный язык, символизм, иконические знаки, конвенциональные 

знаки, функциональные знаки. Пониманию данного вопроса будет способствовать рас-

крытие особенностей процесса формирования языка культуры, проведение сравнительно-

го анализа дефиниций «знак» и «символ», а также классификация видов языка культуры и 

определение его  основных функций. 

Изучение четвертого вопроса следует начать с выявления субъекта (носителя) 

культуры, который может быть личность, социальная группа, государство и человечество 

в целом. Сложная структура культуры определяет и разнообразие ее функций в жизни 

общества и человека. Необходимо охарактеризовать следующие функции культуры: гума-

нистическая, трансляционная, познавательная (гносеологическая), регулятивная (норма-

тивна), семиотическая (знаковая), ценностная (аксиологическая).  



28 

 

2.2 Семинарское занятие №2 (2 часа).  

Тема: «Морфология культуры» 

2.2.1 Вопросы к занятию 

1. Уровни культуры. 

2. Культурные аспекты социальной организации: хозяйственная, политическая и 

правовая культуры. 

3. Религия и наука в контексте культуры.  

 

2.2.2. Краткое описание проводимого занятия  

При рассмотрении первого вопроса необходимо ввести понятие «морфология куль-

туры», дать его характеристику как раздела наук  о культуре, определить направления 

морфологического изучения культуры (генетическое, микродинамическое, историческое, 

структурно-функциональное, технологическое). Дополнением к данному вопросу послу-

жит выявление общей морфологической модели культуры, ее уровней. 

Более подробный анализ морфологической модели культуры составляет содержа-

ние следующих семинарских вопросов. Культурные аспекты социальной организации 

раскрываются с помощью понятий: хозяйственная, политическая и правовая культуры. 

Рекомендуется определить специфику данных видов культуры, дать их краткую характе-

ристику. 

Рассмотрение третьего вопроса необходимо начать, во-первых, с определения тер-

минов «философия», «наука», «религия», «искусство», во-вторых, проанализировать дан-

ные категории как формы культуры. Далее следует представить их функциональную зна-

чимость в общей системе культуры, проследить особенности процессов зарождения, раз-

вития, изменения и взаимодействия  данных форм общественного сознания. 

 

2.3 Семинарское занятие №3 (2 часа). 

Тема: «Основные концепции культуры и цивилизации» 

2.3.1 Вопросы к занятию 

1. Понимание культуры в эпоху Средневековья.  

2. Осмысление культуры в Новое время. 

3. Психологическое направление в изучении культур.  

 

2.3.2. Краткое описание проводимого занятия  

При рассмотрении первого вопроса необходимо проанализировать взгляды средне-

вековых мыслителей на культуру. Особое внимание уделялось культу как религиозной 

составляющей жизни человека. 

Концепция Д. Вико является наиболее известной иллюстрацией  культурологиче-

ской мысли эпохи Нового времени. При рассмотрении данной концепции необходимо 

обратить внимание на выделенные мыслителем этапы развития культуры (героиче-

ский, божественный, человеческий) и дать им характеристику. Кроме того, нужно вы-

явить тенденцию противопоставления природы и культуры, которая наиболее ярко 

проявляется в работах Ж.-Ж. Руссо. В содержании ответа необходимо отразить кри-

тический взгляд просветителя на недостатки современной ему буржуазной культуры 

и цивилизации, указать причины негативной оценки им науки и искусства, а также 

представить возможные пути решения названных проблем. 

Далее следует обратить внимание на концепцию З. Фрейда и его трактовку 

культуры как запретов, которые складываются в обществе с эпохи первобытности. 

 

2.4 Семинарское занятие №4 (2 часа).  

Тема: «Природа, культура, общество» 

2.4.1 Вопросы к занятию 

1. Роль культуры во взаимодействии человека с природой. 



29 

 

2. Культура как способ адаптации человека к природе и обществу. 

3. Различные интерпретации отношения общества и культуры. 

4. Природа и культура: единство и конфликт. 

 

2.4.2. Краткое описание проводимого занятия  

При рассмотрении вопроса: «Роль культуры во взаимодействии человека с приро-

дой» необходимо дать трактовку понятиям: культура, природа, человек. Следует просле-

дить влияние природы и культуры на формирование личности. Дополнением к данному 

вопросу послужит рассмотрение концепций В.И. Вернадского и Тейяра де Шардена. Ре-

комендуется проанализировать понятия «ноосфера» и «биосфера», а также вычленить ос-

новные стадии эволюции Земли. 

Способом адаптации человека к природе и обществу являются процессы социали-

зации и инкультурации. Поэтому, чтобы дать развернутый ответ на данный вопрос, следу-

ет дать трактовку этим понятиям, определить их специфику, а также определить роль со-

циальных институтов в культуре. Особое внимание следует уделить рассмотрению воз-

можных стратегий взаимоотношения человека и природы, их позитивных и негативных 

аспектов. 

Подготовку ответа на третий вопрос рекомендуется начать с обращения к теме 

«Основные концепции культуры и цивилизации». Особое внимание следует уделить тео-

риям З. Фрейда (культура как средство защиты человека от природы), А. Тойнби (концеп-

ция «Вызова-Ответа»), а также географическому подходу к изучению цивилизации (Ш.Л. 

Монтескье, Л. Мечников) и т.д. 

При рассмотрении последнего вопроса необходимо обратить внимание на трактов-

ку культуры как второй природы, а также противопоставление культуры и натуры. 

 

2.5 Семинарское занятие №5 (2 часа). 

Тема: «Культурная картина мира» 

2.5.1 Вопросы к занятию 

1. Культурная картина мира в узком и широком смысле слова. 

2. Традиции и новации в культуре. 

3. Культурные нормы. 

4. Культурная самоидентичность. 

 

2.5.2. Краткое описание проводимого занятия  

Рассмотрение первого вопроса целесообразно начать с определения культурной 

картины мира. Узкий и широкий смыслы данного понятия раскрываются через категории 

«мировоззрение», «образ мира», «культурное пространство», «культурное время». Содер-

жание этих понятий необходимо зафиксировать в индивидуальном словаре. 

Второй вопрос тесно связан с темой «Социокультурная динамика». Рекомендуется 

вернуться к лекционному и учебному материалу по данной теме, определить понятия 

«традиция», «новация», рассмотреть типы культурных изменений. В качестве дополни-

тельного материала можно воспользоваться данными темы «Культурологические школы и 

теории», привести в пример основные концепции  эволюционистской школы культуроло-

гии.   

Подготовку третьего вопроса следует начать с определения понятия «культурная 

норма», «идеал», «ценность». Далее следует указать основные функции культурных норм, 

критерии их классификации и виды (привычка и манеры, этикет, обычаи, обряды, нравы, 

запреты, закон, право и т.д.). Дополнением к данным вопросам служит анализ норматив-

ной системы культуры, а также  характеристика нормативных конфликтов и введение по-

нятия «аномия». 

Определение «культурная самоидентичность» относится к основным понятиям 

культурологии, наиболее четкое содержание его раскрывается в словаре культурологиче-



30 

 

ских терминов. В целом,  необходимо раскрыть критерии сопоставления «своей» культу-

ры с другими культурами; определить понятия глобализации, унификации, посттрадици-

онного мира. 

 

2.6 Семинарское занятие №6 (2 часа). 

Тема: «Культура западноевропейского средневековья» 

2.6.1 Вопросы к занятию 

1. Византия как центр раннесредневековой культуры. 

2. Христианский тип культуры. 

3. Духовная и художественная культура  Средневековья.         

4. Особенности средневековой картины мира. 

 

2.6.2. Краткое описание проводимого занятия  

При рассмотрении первого вопроса необходимо указать роль греко-римского 

наследия в формировании византийской культуры, антагонизм античной традиции и ново-

го христианского мировоззрения. Важно определить содержание понятий: неоплатонизм, 

арианство, несторианство, монофиситизм, халкедонитство. Особое внимание рекоменду-

ется уделить рассмотрению сути основных христианских догматов (Символ Веры). Опре-

деляющей тенденцией развития культуры Византии второго исторического периода явля-

ется противостояние иконоборцев и иконопочитателей. Необходимо проследить основные 

этапы данного противостояния и его результаты.  

При рассмотрении второго вопроса необходимо проследить основные этапы гене-

зиса христианства, особенности его зарождения в Палестине, специфику распространения 

в Риме. Необходимо раскрыть понятия: христианское миросознание, духовность, грех, 

теоцентризм. Целесообразно подчеркнуть значение деятельности Вселенских соборов, 

указать утвержденные  на них догматы.  

Духовная культура Средневековья теснейшим образом связана с установившимся 

христианством, его нравственностью. Наиболее яркое выражение моральные принципы 

духовной культуры Средневековья находят в Нагорной проповеди Иисуса Христа. Необ-

ходимо указать значение монастырей, монашествующих орденов, дать определение поня-

тиям: францисканцы, доминиканцы, тамплиеры. Важное значение для построения целост-

ной духовной картины культуры средневековья имеют теологические системы Оригена, 

А. Блаженного, Ф. Аквинского. Художественная культура находит свое основное выраже-

ние в иконописи, зодчестве (раскрыть понятия готика, символизм, романский стиль).       

К основным чертам и принципам средневековой культуры, рассматриваемым в 

четвертом вопросе, относятся: теоцентризм, символизм, догматизм, креационизм, истори-

ческая направленность, наличие монашествующих орденов, эсхатологичность, апокалип-

тичность и другие. Необходимо дать краткую характеристику данных особенностей, ука-

зывая их значение и роль в культуре данного периода.  

 

2.7 Семинарское занятие №7 (2 часа).  

Тема: «Культура Нового времени. XX век» 

2.7.1 Вопросы к занятию 

1. Новое время и Просвещение: общая характеристика. 

2. Особенности культуры эпохи Просвещения. 

3. Европейская культура XIX в. 

4. Европейская культура XX века (постмодернизм). 

 

2.7.2. Краткое описание проводимого занятия  

Рассмотрение первого вопроса предполагает анализ исторической ситуации XVII  

века, определившей коренные изменения в области как политических взаимоотношений, 

так и во взаимоотношениях человека и природы. Необходимо рассмотреть следующие по-



31 

 

нятия: экспериментальная  наука, методология, анализ,  истина, критерии истины, рацио-

нализм, эмпиризм. Важно охарактеризовать оценку роли и цели человека в концепциях Р. 

Декарта, Ф Бэкона, Б. Паскаля, И. Ньютона. При рассмотрении искусства XVII века, необ-

ходимо обратить внимание на крупнейшие общеевропейские стили: классицизм и барок-

ко. 

При подготовке ответа на второй вопрос необходимо обратить внимание на важ-

нейшие средства просвещения XVIII века  - литературу и театр. Важно охарактеризовать 

центральные идеи просветителей: критику феодального общества и церковного "мракобе-

сия", осознание основополагающей роли знания, воспитания и образования, материализм, 

исторический оптимизм, понимание человека как "tabula rasa" ("чистая доска"), идею про-

гресса человека и человечества. Здесь так же необходимо указать теоретическое значение 

идей Вольтера, Дени Дидро, Жана-Жака Руссо. 

Третий вопрос рассматривается с позиций эпохи стабилизации, формирования 

буржуазных демократий, начала научно-технического прогресса. Важное значение приоб-

ретают понятия массовости, «массового человека», плюрализма философских воззрений. 

Для понимания специфики культурных явлений ХIХ века, необходимо рассмотреть осо-

бенности толкования природы и назначения человека И. Кантом, Г. Гегелем, Ф. Ницше, а 

также представителями «философии жизни». 

Понятия  «модернизм» и «постмодерн» рассматриваются не просто как течения в 

современном искусстве, но  как общекультурные явления, во многом определившие раз-

витие западноевропейской и американской культуры ХХ века. Для ответа на поставлен-

ный вопрос необходимо определить следующие понятия: фовизм, кубизм, экспрессио-

низм, дадаизм, сюрреализм. Необходимо также указать две основные стадии модернизма 

– синтез и деструкцию, их особенности. Особое значение имеет анализ важнейшей ценно-

сти постмодернизма – «радикальной множественности». 

 


