
ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ
УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ  

«ОРЕНБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ АГРАРНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ»

МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ДЛЯ ОБУЧАЮЩИХСЯ 
ПО ОСВОЕНИЮ ДИСЦИПЛИНЫ

Б1.В.ДВ.01.02 Этика зооинженера

Направление подготовки (специальность) 36.03.02 Зоотехния
Профиль  образовательной  программы  Технология  производства   продуктов
животноводства
Форма обучения бакалавр

 



СОДЕРЖАНИЕ

1. Конспект лекций ………………………………………………………….……………

1.1 Лекция № Л 1 Понятие и предмет этики. 

1.2 Лекция № Л 2 Этические категории: справедливость, добро и зло, совесть честь и

долг.

2. Методические указания по проведению практических занятий ………………

3.1 Практическое занятие № ПЗ 1 Понятие и предмет этики. 

3.2 Практическое занятие № ПЗ 2 Этические категории: справедливость, добро и зло,

совесть честь и долг.



1. КОНСПЕКТ ЛЕКЦИЙ

1.1Лекция № 1 (2 часа)
Тема: Понятие и предмет этики. 
1.1.1 Вопросы лекции:
1. Понятие и предмет этики.
2. Структура морали.

1.1.2 Краткое содержание вопросов
1. Понятие и предмет этики.
Этика–  философская  наука,  объектом  изучения  которой  является  мораль.  Для

обозначения  учения  о  нравственности  термин  «Этика»  введен  Аристотелем.  Этика
теоретически  призвана  была  решать  практические  нравственные  проблемы,  которые
возникали перед человеком в жизни (как должно поступать, что следует считать добром и
что злом).

Постепенно в этике обозначились два рода взаимосвязанных проблем: 1) вопросы
о том, как должен поступать человек (нормативная этика) и 2) теоретические вопросы о
происхождении и сущности морали. Курс профессиональной этики – в русле нормативной
этики. Но свод правил той или иной юридической профессии не может быть определен и
усвоен без исходных представлений о предмете этики вообще и профессиональной этики
в  частности,  т.е.  без  представлений  о  морали,  нравственности,  основных  проблем  их
сущности.

В разных этических учениях понятия мораль и нравственность употребляются как
в одном значении, так и в разных.

Например, в философии Гегеля под моралью понимается самоопределение воли
индивида, проявляющееся в его намерениях и представлениях, а под нравственностью –
выражение и осуществление моральных принципов в общественных учреждениях.

В  материалистических  учениях  мораль  и  нравственность  выводятся  из
человеческой практики, а не рассматриваются как нечто существующее над ней или как
этап в развитии некоего духа. Мораль «существует, живет и движется в самой структуре
поведения, представляя собой существенное и неотрывное ее свойство. Вне поведения нет
морали, иначе пришлось бы допустить существование каких-то моральных феноменов до
или вне человеческой деятельности, неких «моральных ценностей», имеющих автономное
существование  в  бытии  или  в  виде  явлений,  заложенных  в  «автономном»  сознании
индивида, которые не зависят от его поведения, а лишь «проявляют себя в нем»1

Но  и  в  русле  этих  учений  нередко  проводится  различие  между  моралью  и
нравственностью.  Так,  некоторые  ученые  под  моралью  понимали  принципы  и  нормы
поведения, а под нравственностью – практические отношения людей2. Другие полагали,
что системы моральных норм историчны и обусловлены конкретными обстоятельствами и
условиями взаимодействий и зависимостей людей, а нравственные нормы, складываясь
исторически,  оформляют  отношение  людей  к  «абсолюту»,  соотносят  поведение  с
абсолютными принципами, эталонами, идеалами3.

В  основном  различие  морали  и  нравственности  проистекает  из
противопоставления сознания и деятельности в сфере морали.

2. Структура морали (нравственности).
Социальное  регулирование  охватывает  сферу  сознания,  отношений  и

нормативных установлений.
Моральное  сознание  –  это  форма  общественного  сознания,  отражающая

противоречия  внутри  социальной  общности  между  личными  и  ее  структурными
интересами  и  включающая  в  себя  обусловленные  социально-экономическими
отношениями чувства, представления, взгляды, теории об отношении людей друг к другу,
к обществу, к коллективу.



В каждой форме общественного  сознания  отмечают идеологию и психологию.
Так, и в моральном сознании следует выделять:

1)  идеи  о  должном  поведении,  идеалыкак  высшие  моральные  требования,
критерии  добра  и  зла,  рационально  объясняющие  нравственные  проблемы  с  позиций
этических воззрений;

2)  чувствапо  своей  психологической  природе  -  устойчивые  условно-
рефлекторные образования в сознании человека, составляющие основу его аффективно-
волевых реакций в различных ситуациях (эмоций и побуждений); по своему социальному
содержанию  –  субъективное,  личное  отношение  человека  к  различным  сторонам
общественного бытия. Чувства любви, ненависти, доверия, сочувствия, ревности, зависти
являются  субъективно-психологическим  выражением  практических  взаимоотношений
между людьми.

Моральные  отношения–  это  объективно  существующие  отношения  между
людьми  и  их  общностями,  регулируемые  нормами  нравственности.  Можно  выделить
отношения, основанные на сочетании интересов:

а) общества, классов, социальных групп и личности;
б) рас и народностей;
в) поколений («отцов и детей»);
г) полов;
д) физически и психически здоровых людей и инвалидов.
Моральные  нормы–  это  обусловленные  социально-экономическими  условиями

жизни общие правила поведения, оценивающие и регулирующие отношение людей друг к
другу, к обществу, коллективу и поддерживаемые общественным мнением общества или
социальной группы.

Нравственные (или моральные) нормы некоторые авторы относят либо к сфере
сознания, либо к сфере отношений. Согласно еще одной позиции, в сфере морали нормы
не являются элементом только сознания или только отношений. Не каждый нравственный
взгляд,  моральное  требование  отдельного  субъекта  или  социальной  группы  получают
распространение, поддержку общественного мнения. Также и не вся практика моральных
отношений соответствует нормам нравственности.

Нормы отличаются от взглядов прежде всего тем, что выходят за рамки сознания
и  выступают  в  качестве  реальных  форм  организации  общественных  отношений,  а
следовательно,  отличаются  большей  устойчивостью  и  большими  возможностями
воздействия на поведение. Если моральное сознание представляет собой субъективную
сторону нравственной системы, а нормы сочетают субъективные и объективные моменты,
то  отношения  составляют  их  объективную  сторону.  Норма  лежит  как  бы  на  стыке
сознания  и  практики5.  Исходя  из  такой  точки  зрения,  моральные  нормы  –  основной
структурный элемент, связывающий нравственные явления в соответствующие системы.

Такие  отличия  морали от  права  как  отсутствие  формальной определенности  и
явно  выраженного  института,  устанавливающего  и  доводящего  до  членов  общества
правило  поведения,  т.е.  государства,  издающего  и  публикующего  норму  права,  не
позволяют четко  различить  норму поведения  от представлений о  должных нормах (от
сознания) и от их реализации (отношений). Поэтому различение элементов социального
регулирования  в  сфере  морали  путем  их  разного  терминологического  обозначения:
мораль и нравственность, - не является объективно обусловленным. Если к тому же этими
понятиями  в  разных  работах  по  этике  называются  разные  элементы  социального
регулирования  и  даже  в  противоположном  значении,  то  различие  морали  и
нравственности представляется искусственным.

Различают нравственные нормы и нравственные принципы.
Принципы поведения- наиболее общие параметры взаимоотношений личности и

общества,  исходные  требования  к  моральному  поведению  людей,  касающиеся
нравственной  сущности  человека,  его  назначения,  смысла  его  жизни  и  характера



взаимоотношений  между  людьми.  В  своей  совокупности  моральные принципы  задают
определенный тип поведения и воплощаются в частных правилах, которые приобретают
устойчивый  характер  в  повторяющихся  условиях,  закрепляются  в  нравственных
отношениях.

Нормы–  это  конкретизированные  применительно  к  реальным,  широко
распространенным  ситуациям  моральные  принципы.  С  одной  стороны,  принципы
выступают как обобщение, единство конкретных норм, с другой - содержание принципов
шире,  чем  простая  сумма  входящих  в  него  норм.  Принципы  позволяют  гибко
осуществлять  нравственное  регулирование,  ибо  они  предполагают  свободу  выбора
поступков в рамках данной линии поведения. В нестандартных специфических по своему
характеру ситуациях человек, нуждаясь в обосновании своих поступков, находит его не в
нормах  морали,  а  в  моральных  принципах,  каждый  из  которых  представляет  собой
«концепцию в миниатюре».

Тесная связь норм с принципами при регулировании поведения представляется
самым существенным отличием норм морали от обычаев, которые не имеют для своего
обоснования «концепции», а опираются на привычку.

Под обычаямипонимают устойчивые правила поведения, возникающие на основе
определенных  фактических  отношений,  как  отражение  повторяющихся  форм  связей
людей конкретной  социальной  общности  в  результате  многократного  совершения  ими
одних  и  тех  же  действий,  соблюдаемых  в  силу  привычки  и  под  воздействием
общественного мнения.

Обычаи  регулируют  стандартные  с  мало  изменяющимися  обстоятельствами  и
соотношениями  интересов  сторон ситуации.  Требования  обычаев  надлежит  исполнять,
потому  что  «так  принято»,  «так  делалось  всегда».  Требования  же  морали  имеют
рациональное объяснение, мотивировку предпочтения одних интересов другим. Обычаи
характеризуются значительно большей устойчивостью, чем нормы морали. В морали (и в
этом одно из ее отличий от простого обычая)  нет прямого совпадения между тем, как
люди фактически поступают в массе, что общепринято, и тем, как должно поступать, что
им предписывается требованиями нравственности.

Обычаи  сохраняют  самостоятельное  регулирующее  значение,  пока  нет
альтернативных взглядов. Тогда уже требуется объяснить истинность обычая и ложность
альтернативной модели поведения.  В таком случае  обычаи по механизму  воздействия,
способу охраны не отличаются от норм морали. «Преобразование всегда совершается над
обычаем, а не внутри него: сам по себе он способен лишь извечно воспроизводить себя,
сопротивляясь  любым  нововведениям».  Утверждение  норм  морали  в  обществе
превращает их в обычаи («конечный результат нравственного прогресса фиксируется в
массовых обычаях».

Применительно  к  морали  отмечается,  что  основные  стороны  нравственности
выражаются в категориях моральной деятельности(поступков, сознательно подчиненных
определенным моральным целям), моральных отношений и морального сознания.

Категории  этики-  основные  понятия,  отражающие  наиболее  существенные
стороны и  элементы морали и  составляющие  теоретический  аппарат  этической  науки.
Основными категориями этики считаются  понятия  добра,  долга,  добродетели,  совести,
достоинства, чести и некоторые другие.

В праве как особо охраняемые объекты называются честь и достоинство.
Честь  -  понятие  морального  сознания  и  категория  этики,  раскрывающая

отношение человека к самому себе и отношение к нему со стороны общества.
Достоинство как этическая категория связывается с ценностью каждого человека

в  обществе.  В  цивилизованном  обществе  человеческое  достоинство  (так  же  как  и
человеческую  жизнь)  не  принято  ставить  в  зависимость  от  общественной  значимости
личности.  В первой статье  Всеобщей Декларации прав человека от 10 декабря 1948 г.



провозглашено:  «Все  люди рождаются свободными и равными в  своем достоинстве  и
правах».

В отличие от понятия достоинства моральная ценность личности в понятии честь
связывается с конкретным общественным положением человека, родом его деятельности
и  признаваемыми  за  ним  моральными  заслугами.  Если  представление  о  достоинстве
личности исходит из принципа равенства всех людей в моральном отношении, то понятие
чести,  наоборот,  дифференцировано  оценивает  людей,  что  находит  отношении  в  их
репутации. Репутация– сложившееся у окружающих мнение о нравственном облике того
или  иного  человека  (коллектива),  основанное  на  его  предшествующем  поведении  и
выражающееся  в  признании  его  заслуг,  авторитета,  в  том,  чего  от  него  ожидают  в
дальнейшем,  какая  мера  ответственности  на  него  возлагается  и  как  оцениваются  его
поступки.

Оценочная  или  регулятивная  функцияморали  проявляется  в  характеристиках
поступков,  независимо  от  того,  кем  они  совершены,  и  отдельных  сторон  поведения
определенной личности, выступающих как свойства ее характера, в понятияхморальных
качеств.

Моральные  качества  –  понятие  нравственного  сознания,  с  помощью  которого
выделяются  в  общественной  жизни  и  характеризуются  с  моральной  точки  зрения
наиболее  типичные  черты  поведения  людей,  например,  великодушие,  правдивость,
вероломство,  скупость  ,  щедрость,  зазнайство,  скромность  и  т.д.  Моральные  качества
разделяют  на  положительные  и  отрицательные,  которые  иногда  именуют
соответственнодобродетелямиипороками.

Всякая  социальная  норма  является  таковой,  т.е.  правилом  поведения,  когда,
отклонение от правила влечет ответственность. Поэтому охранительная функция морали
реализуется как ответственность.  Существенное отличие моральной ответственности от
юридической  заключается  в  том,  что  в  ней  нет  точно  определенных  инстанций
ответственности  в  виде  конкретных  органов  власти,  мер  и  порядка  привлечения  к
ответственности и исполнения мер ответственности.

Одно  из  определение  моральной  ответственности:  «ценностная  установка,
выражающая  ориентацию  и  степень  активности  личности  в  осуществлении  единства
общественных  или  личных  интересов,  готовность  принимать  нравственные  санкции
общества  и постоянную внутреннюю потребность  контролировать  и регулировать свое
поведение с учетом своей подотчетности обществу».

Меры  ответственности  в  социальном  регулировании  называются  санкциями.
Собственно  моральными  являются  такие  санкции  как  одобрение  и  осуждение
совершенных поступков,  т.е.  не как материально осязаемые большинство юридических
санкций (штрафы, лишение свободы и т.п.). Эффективность моральной ответственности
зависит  от  способности  индивида  воспринимать  общественное  мнение  (одобрение  и
осуждение) и заключается в такой моральной категории как совесть.

Совесть–  категория  этики,  выражающая  нерасторжимую  связь  морали  и
человеческой  личности,  характеризующая  способность  личности  осуществлять
моральный  самоконтроль,  самостоятельно  формулировать  для  себя  нравственные
обязанности, требовать от себя их выполнения и производить самооценку совершаемых
поступков; это субъективное осознание личностью своего долга и ответственности перед
обществом.



1.2Лекция № 2 (2 часа)
Тема: Этические категории: справедливость, добро и зло, совесть честь и долг.

1.2.1 Вопросы лекции:
1. Категории этики.
2. Структура морали.
3. Нравственные чувства.

1.2.2 Краткое содержание вопросов
1. Категории этики.
Категориями называются понятия,  в которых наука этика раскрывает сущность

морали  и  моральной  деятельности  человека.  Категории  меняют  свою  иерархию  в
зависимости  от  изучаемой  сферы.  У  Кантана  первом  месте  стоит  долг,  а  у  других
философов – по-другому.

Нормы  формируются  на  уровне  общественного  сознания,  и  это  отражается
категориями  «добро  и  зло».  Но  в  практику  эти  нормы  воплощаются  только  через
поведение конкретного человека, после того как информация о норме пропущена через
индивидуальное  сознание,  –  это  отражается  категориямичесть,достоинствоисовесть.  Но
что  бы  мы  ни  делали,  мы  всегда  действуем  среди  людей  и  по  отношению  к  людям.
Личные поступки описываются категориямидолгиответственность.

Добро и зло,– предельно общие категории, дающие оценку с позиции интереса
всего общества, они не могут существовать друг без друга. Добро может фигурировать
как благо, как польза, зло – это вред. Добро и зло конкретно историчны.

Совесть,  честь,  достоинство–  категории,  характеризующие  уровень
индивидуального морального сознания.

Совесть  в  индивидуальном  сознании  выполняет  репрессивную  функцию,  она
сравнивает общественно признанное понимание добра с конкретным поступком человека.
Эта функция совести людьми давно понята, и в индивидуальном сознании выработались
механизмы нейтрализации совести. Природа совести такова, что она может неоднократно
возвращаться и тревожить нас годы спустя после совершения деяния. Иногда внутренний
суд намного строже, чем суд людской. Это состояние человека зафиксировала религия.
Поэтому предсмертная исповедь во многих странах является безусловным свидетельским
доказательством чего-либо важного. Принять предсмертную исповедь может священник
любой  конфессии,  церковь  это  допускает.  Достоинство  –  собирательная  категория,  в
которой  аккумулируется  предшествующий  опыт  человека  в  процессе  формирования
личности. Содержательное понимание своего достоинства накапливается постепенно, по
мере осознания человеком того, что он несёт в себе, под своим «я».

Честь–  это  те  границы,  которые  устанавливает  себе  сам  человек,  в  рамках
которых он считает,  что не теряет своего достоинства.  Честь устанавливает даже более
узкие границы, чем право.

Долг–  социальный  заказ  от  общества  к  человеку,  социальные  ожидания,
оформленные в представлениях о добре и зле соответственного исторического периода
(покорность жены мужу в древности). С этими ожиданиями человек знакомится всю свою
жизнь,  но  пока  человек  не  выполняет  свой  долг  –  его  представления  иллюзорны.
Полностью  мы  осознаём  свой  долг  во  время  прямого  столкновения  с  конкретной
ситуацией.

Ответственность,–  усваивая  представления  о  долге,  мы  проводим  селекцию
требований, признаём какие-то ожидания верными, а какие-то отвергаем. Ответственность
– это та часть требований долга, которую человек принимает на себя, и за отступление от
которых готов нести ответственность.



2.Структура морали

Анализ структуры морали выявляет неоднозначность ее интерпретации. У разных
авторов  можно  обнаружить  достаточно  ощутимые  расхождения,  определяемые,  во-
первых,  многоплановостью  явлений,  которые  относят  к  сфере  морали,  а  во-вторых,
многоярусностью ее структуры. Поэтому допустима вариативность в подходах, каждый из
которых отражает какую-то частичку, срез данного феномена.

Структуру  морали  можно  представить  в  единстве  трех  составляющих:
нравственного сознания, нравственной практикии нравственных отношений. 

Нравственное сознание
Различение нравственного сознания и практики составляет исходное отношение,

позволяющее понять сложность механизма, обеспечивающего функционирование морали.
В отечественной литературе достаточно широко распространен подход, в рамках которого
предлагается  разграничивать  нравственное  сознание  как  представление  о  должном
(мораль)  и  нравственную  практику,  отождествляемую  с  сущим,  реальным,
действительным (нравы).

Структуру  нравственного  сознания  можно  рассматривать  исходя  из  разных
оснований. Так, выделяются формы сознания, обусловливаемые различием его носителей
– индивида, группы и общества в целом.

Индивидуальное  нравственное  сознание  представляет  для  нас  наибольший
интерес, поскольку выступает какрезультат усвоения личностьюуже сложившихся в той
или иной социальной средепредставлений о должном,в соответствии с чем могут быть
выделены три уровня отражения и регуляции. 

Первый  уровень  в  структуре  индивидуального  нравственного  сознания  можно
охарактеризовать  как рационально-теоретический.Он  включает  совокупность  этических
знаний, понятий и суждений о нормах поведения.

Человеческий разум образует первичный и наиболее очевидный слой в структуре
нравственного сознания. Генетически он присутствует в каждом человеке, благодаря чему
оказывается  возможным  усвоение  нравственного  опыта  предшествующих  поколений.
Секрет Маугли, например, заключается именно в отсутствии возможности передать опыт
старших ребенку, т.е. ввести его в русло процесса социализации, передачи социального
опыта  и  обретения  нравственных  знаний.  Мыслители  древности  придавали  знанию
нравственной  добродетели  очень  большое  значение,  они  полагали,  что  если  человек
овладел этим знанием, он вполне морален.

3. Нравственные чувства.
Эмоционально-чувственный  уровень  нравственного  сознания  характеризует

дальнейшее закрепление полученных представлений о добре и зле. Наличие нравственных
чувств  позволяет  человеку  на  собственном  опыте  ощутить  значимость  существующих
нравственных норм, ценностей, идеалов.

Нравственные  чувства  не  обязательно  имеют  положительную  направленность.
Когда  индивид  сталкивается  с  несоответствием  провозглашаемых  в  обществе  норм
реальному  состоянию  дел,  в  его  сознании  и  поведении  могут  возникнуть  самые
неожиданные реакции на это противоречие. Одни стремятся отстоять правду и становятся
борцами  за  справедливость,  другие,  наоборот,  полностью  разочаровавшись  в  прежних
идеалах, постепенно превращаются в циников, открыто игнорирующих любые моральные
предписания.

Со времен Аристотеля наряду со сложными нравственными чувствами выделяют
так  называемые страсти (зависть,  ненависть,  подозрительность,  ревность  и  т.д.),
основание которых усматривается в различных физиологических ощущениях, реакциях,
эмоциях. Они, как правило, не требуют какого-либо усилия, и в этом их коренное отличие
от позитивных нравственных чувств, а их проявление носит исключительно негативный
характер  для  самого  человека  и  окружающих  его  людей.  Проявление  в  поведении
человека  страстей,  которые  он  никоим  образом  не  ограничивает,  говорит  о



невоспитанности человека, а возможно, и о наличии иных отрицательных нравственных
качеств.

Нравственные  чувства  задаются  не  только  процессом  воспитания,  но  и
жизненным  опытом.  Можно  выделить  противоположно  направленные  системы
формирования морального облика человека. Так, Конфуций видел добродетель в том, что
человек  "отдает  свои  силы  служению  родителям,  не  щадит  своей  жизни,  служа
государю" [1].  Любовь и уважение к родителям рассматриваются в единстве с чувством
преданности  отечеству,  гордостью  за  свое  государство,  готовностью  служить  ему.
Противоположный опыт, усвоенный не одним поколением советских людей, закрепился в
зловещей фразе: "Сын за отца не отвечает". Трагическая судьба Павлика Морозова дает
нам вполне конкретное представление о том, как чувство любви к отечеству может быть
искажено в условиях тоталитаризма.

Убеждения  составляют  самый  глубокий  уровень  в  структуре  нравственного
сознания. Они появляются тогда, когда человек обретает способность осознанно выбирать
между тем, что хочется (полезно, выгодно, удобно, способно доставить удовольствие), и
тем, что он должен осуществить. У Конфуция же мы находим следующее выражение этой
мысли:  "Целеустремленный человек и  человеколюбивый человек идут на  смерть,  если
человеколюбию наносится ущерб, они жертвуют своей жизнью, но не отказываются от
человеколюбия".



2. МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ 

ПО ПРОВЕДЕНИЮ ПРАКТИЧЕСКИХ ЗАНЯТИЙ

2.1 Практическое занятие № 1 (2 часа)

Тема: Понятие и предмет этики.

2.1.1 Задание для работы:

1. Понятие и предмет этики.

2. Структура морали.

2.1.2 Краткое описание проводимого занятия:

Рассмотрение философии Гегеля о морали.

Обсудить структуру морального сознания:
1)  идеи  о  должном  поведении,  идеалы  как  высшие  моральные  требования,

критерии  добра  и  зла,  рационально  объясняющие  нравственные  проблемы  с  позиций
этических воззрений;

2)  чувствапо  своей  психологической  природе  -  устойчивые  условно-
рефлекторные образования в сознании человека, составляющие основу его аффективно-
волевых реакций в различных ситуациях (эмоций и побуждений); по своему социальному
содержанию  –  субъективное,  личное  отношение  человека  к  различным  сторонам
общественного бытия. Чувства любви, ненависти, доверия, сочувствия, ревности, зависти
являются  субъективно-психологическим  выражением  практических  взаимоотношений
между людьми.

2.1.3 Результаты и выводы:

Подвести итог выполнения задания и сделать выводы.

2.2 Практическое занятие № 2 (2 часа)

Тема: Этические категории: справедливость, добро и зло, совесть честь и долг.

2.2.1 Задание для работы:

1. Категории этики.
2. Структура морали.
3. Нравственные чувства.

2.2.2 Краткое описание проводимого занятия:

Добро и зло,– предельно общие категории, дающие оценку с позиции интереса
всего общества, они не могут существовать друг без друга. Добро может фигурировать
как благо, как польза, зло – это вред. Добро и зло конкретно историчны.

Совесть,  честь,  достоинство–  категории,  характеризующие  уровень
индивидуального морального сознания.



Честь  –  это  те  границы,  которые  устанавливает  себе  сам  человек,  в  рамках
которых он считает,  что не теряет своего достоинства.  Честь устанавливает даже более
узкие границы, чем право.

Долг  –  социальный  заказ  от  общества  к  человеку,  социальные  ожидания,
оформленные в представлениях о добре и зле соответственного исторического периода
(покорность жены мужу в древности).

Индивидуальное нравственное сознание.
Обсудить эмоционально-чувственный уровень нравственного сознания.  

 Закрепление полученных представлений о добре и зле.

2.2.3 Результаты и выводы:

Подвести итог выполнения задания и сделать выводы.


	2.Структура морали

