
ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ 
УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ   

«ОРЕНБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ АГРАРНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ» 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ДЛЯ ОБУЧАЮЩИХСЯ  
ПО ОСВОЕНИЮ ДИСЦИПЛИНЫ 

 
 
 

Этноконфессиональные ценности 
 

 
 

 
 

Направление подготовки (специальность) Экономика 
Профиль образовательной программы Финансы и кредит 
Форма обучения заочная  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 
СОДЕРЖАНИЕ 

1. Конспект лекций………………………………………………………….………….…. 
1.1 Лекция № 1 Этноконфессиональные ценности и их роль в обществе……………. 
1.2 Лекция № 2. Возникновение христианства и его ценностей.………………………... 
1.3  Лекция № 3 Ислам и его ценности……………………………………………………. 
2. Методические указания по проведению семинарских занятий………………….. 

2.1 Семинарское занятие № С-1 Формирование ценностей в иудаизме..……………... 
2.2 Семинарское занятие № С-2 Ценностные ориентации православия…………..….. 
2.3 Семинарское занятие № С-3 Основные ценности католицизма и протестантизма… 

2.4 Семинарское занятие № С-4 Место и роль религиозных объединений в мире..…… 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



1. КОНСПЕКТ ЛЕКЦИЙ 
1. 1 Лекция № 1 (2 часа). 
Тема: Этноконфессиональные ценности и их роль в обществе 
1.1.1  Вопросы лекции 
1. Специфика ценностного отношения к миру.  
2. Роль религии в формировании морали и нравственности. 
3. Значение и функции курса «Этноконфессиональные ценности». 
1.2.  Краткое содержание вопросов 
1. Специфика ценностного отношения к миру.  
Ценность - понятие, которое характеризует "предельные", безусловные основания 

человеческого бытия; значение определённых предметов, явлений, процессов для 
человека, социальных групп, общества в целом. Указанные два смысла понятия 
"ценность" часто расходятся, а порой и противоречат друг другу: то, что в философии 
рассматривается в качестве ценность - свобода, добро, истина, - для отдельного человека 
может и не представлять интереса. В свою очередь, конкретные предметы, которые ценны 
для индивида, в философском смысле не являются "ценностью". Понятие ценность 
сопоставимо с понятием сущности человека, которая не всегда совпадает с 
индивидуальным человеческим существованием. 

Философское понимание ценности предполагает следующие её особенности. 
Ценность и понятие "сущность человека" - понятия однопорядковые; осознанность 
ценность; воплощённость ценности в человеческой жизни в той или иной форме; 
противопоставленность ценности как должного, идеала реальности ("сущему"); 
включённость ценности в целеполагающую и оценочную деятельность человека. Понятие 
ценности невозможно раскрыть, не обращаясь к понятию оценки - соотнесению реальных 
явлений с ценностью, и к понятию цели - проекта достижения ценности. Цели, 
формируемые на основе ценности, - это всегда масштабные, смысложизненные цели. 
Ценность как координаты человеческого мира способствуют его устойчивости, 
организуют целенаправленную человеческую деятельность. В известном смысле ценность 
- это "предельные цели" человека и общества, они выступают критерием оценки любого 
культурного феномена. Культура и есть мера воплощённости ценности в нашей жизни. 

Ценность является предметом исследования особого раздела философского знания 
- аксиологии (греч.axia - ценность, logos - учение). Хотя ценности (добро, истина, красота, 
справедливость и т.п.) всегда были предметом философского размышления, начиная с 
античности, но "проблема ценностей" как самостоятельная философская проблема 
возникла не так давно. Познавательные, онтологические, ценностные аспекты бытия 
долгое время не были отделены др. от друга, не составляли самостоятельные области 
философского исследования. В известном смысле внимание к проблеме ценности в 
европейской философии было инициировано мироощущением, характерным для 
христианства. Разделение мира, "космоса" на профанный и сакральный, утверждение 
притягательности мира священного, сакрального как сосредоточения благого, его 
обращённость к человеку формировали систему точек отсчёта, жизненных ориентиров, 
целей. Но только в к. XVIII в. с появлением кантовских "критик", в которых мир в его 
данности человеку и мир сам по себе оказались объектами приложения различных 
человеческих способностей, аксиология получила основу для самостоятельного 
существования. 

В аксиологии ценности выделены в особую область. Либо это область будущего, 
либо трансцендентный, запредельный мир. Другие концепции рассматривают ценность в 
качестве инварианта различных видов человеческой деятельности: ценность - абстракция, 
реально существуют лишь нормы, правила деятельности. Существуют релятивистские 
концепции ценности, лишающие ценность их общезначимости и ограничивающие их 
действие особой культурно-исторической областью, напр., жизнью одного народа. Можно 
говорить и об утилитаристских концепциях ценности: ценно то, что полезно большинству, 



или же передовой части человечества, или отдельному человеку. Наиболее тщательную и 
подробную разработку проблема ценности получила в неокантианстве Баденской школы. 

 
2 Роль религии в формировании морали и нравственности. 
Всякая система мировоззрения вырабатывает свои принципы понимания природы, 

общества и человека. Религиозная система также содержит эти принципы, но если точные, 
естественные и общественные науки предлагают для описания и решения проблем 
различные методы, то у религии, при всей разносторонности способов воздействия на 
человека, метод один - моральное воздействие. При этом каждая религиозная организация 
стремится к положению единственного общественного арбитра, присваивая себе роль 
высшего судьи в делах морали. Это происходит на основании того, что моральные нормы 
светского общества чаще поддаются модификации в процессе исторического развития, 
чем “незыблемые” заповеди религии. С традиционной религиозной точки зрения, мораль 
дарована человеку свыше, ее основные нормы и понятия сформулированы 
непосредственно божеством, зафиксированы в священных книгах, и люди должны 
неукоснительно следовать им. Как утверждает О.Ф. Лобазова «существенная особенность 
религиозной морали - “удвоение” нравственных обязанностей. Основные установки этой 
морали ориентируют человека на два объекта, на две группы ценностей: человеческие и 
сверхчеловеческие. При этом задачи человеческого существования оказываются 
подчинены задачам религиозного служения» 1. С религиозной точки зрения, истинно 
нравственным поведением будет то, которое соответствует религиозным догмам. Но 
поскольку даже внутри религиозного вероучения всегда немало противоречий, 
определяемых условиями и временем возникновения, то выполнение этих норм в 
различные эпохи на практике весьма отличается друг от друга. Например, Библия 
соединила в себе многочисленные взгляды людей разных эпох и потому изобилует 
противоречивыми указаниями. Известные евангельские призывы: “Не заботьтесь о 
завтрашнем дне”, наблюдая “птиц небесных: они не сеют, не жнут” и “Полевые лилии, как 
они растут: не трудятся, не прядут” (Мф. 6:26, 28, 34) – выражали неприятие 
необходимости работать на угнетателей и презрительное отношение к труду как таковому. 
В другом новозаветном изречении: “Кто не работает, пусть не ест” - нашло отражение 
осуждающее отношение к праздности высших слоев рабовладельческого государства. 
Наверное, никогда не утихнут споры о том, что сложнее для человека - повиноваться Богу 
или собственной совести. У верующего человека всегда есть высший контролер, от 
которого ничего нельзя скрыть, но он же может и все простить, если как следует 
раскаяться. В российской православной традиции даже сложилось мнение о том, что Богу 
больше приносят пользы грешники. Поскольку совершить богоугодное дело – преодолеть 
зло – можно только испытав это зло и отказавшись от него сознательно. А живя все время 
нравственно и не греша, человек не совершает душевных усилий, за которые должен 
вознаграждаться он на том свете. В вероучении Кальвина эта проблема решена с еще 
большей откровенностью – оправдание перед богом личной верою, а не делами. 
Получается так, что человек может совершать сколь угодно неблаговидные поступки, но 
если он верит в бога, то посмертное благоденствие ему обеспечено. Именно такое 
противоречие в религиозном учении дало возможность критикам религии говорить о том, 
что верой прикрываются самые мерзкие недостатки человечества и у людей всегда есть 
возможность совершенствовать себя в пороках, прикрываясь верой в бога. При разнице 
взглядов религиозных и нерелигиозных людей на источник моральных ценностей, на 
практике они могут вести сходный нравственный образ жизни, разделять одни и те же 
принципы, одинаково понимать, что есть добро и зло. Опасна не безрелигиозная позиция, 
а позиция, в которой нет твердых духовно-нравственных оснований, объективных 
ценностей, независимо от того, религиозные они или безрелигиозные. Безрелигиозный 
                                                           
1
 Лобазова О.Ф. Учебник / О.Ф. Лобазова; под общ. ред. Академика РАН, проф. В.И. Жукова. – 6-е изд., испр. 

И доп. – М.: Издательско торговая корпорация «Дашков и К», 2009. – 488с.  С.  40-41 



выбор заставляет человека задуматься о таких проблемах, которые не возникают у 
верующего, ведь безрелигиозному человеку не приходится рассчитывать на помощь Бога, 
остается надеяться только на собственные силы. Это требует огромного мужества, 
интеллектуально-волевых ресурсов, духовной зрелости и нравственного здоровья. 
Философы часто рассуждают о “мужестве быть”, о “тайне” существования человека, его 
жизни, нравственности. И религиозные, и нерелигиозные люди по-своему отвечают на 
этические вопросы. В этом плане они могут взаимно обогащать друг друга, свои 
моральные взгляды и убеждения, вести плодотворный гуманистический диалог о 
феномене Человека, его предназначении. И религиозные, и нерелигиозные люди могут 
эффективно сотрудничать в переустройстве мира по законам справедливости и гуманизма, 
существовать в дружеском взаимодействии.  

 
3. Значение и функции курса «Этноконфессиональные ценности». 
Этнографы, этнопсихологи говорят об устойчивых особенностях национального 

поведения, не подверженных господствующим в тот или иной исторический период 
идеологии, политическому устройству, о неизменности определяющих духовную жизнь 
нации архетипов – способах связи образов, лежащих в основе творческого понимания 
мира и передающихся из поколения в поколение. Своеобразие и стабильность 
менталитета той или иной нации, этническая доминанта, по выражению Л.Н. Гумилёва, 
базируется на некоей совокупности национальных ценностей, ориентация на которые 
определяет вектор поведения людей в ситуации исторического выбора. Ценность – это 
понятие, используемое в гуманитарных науках для обозначения явлений, объектов, их 
свойств, а также абстрактных идей, воплощающих в себе общественные идеалы и 
выступающие как эталон должного. Ценность есть нечто всепроникающее, определяющее 
смысл и всего мира в целом, и каждой личности, и каждого события, и каждого поступка, 
писал Н.О. Лосский. 

Основные свойства ценностей и ценностных отношений по концепции профессора 
Г.П. Выжлецова: 

 "1) Исходная особенность ценностных отношений в том, что они включают в 
себя... желаемое, связанное с добровольным, свободным выбором, душевным 
стремлением; 

 2) ценности не разъединяют, не отчуждают человека от других людей, от природы 
и от самого себя, а напротив, объединяют, собирают людей в общности любого уровня: 
семью, коллектив, народность, нацию, государство, общество в целом, включая, как 
говорил П.А. Флоренский, в это единство человечности весь мир; 

 3) ценностные отношения являются для людей не внешними и принудительными, 
а внутренними и ненасильственными; 

 4) подлинными ценностями, например, совестью, любовью или мужеством, нельзя 
завладеть с помощью силы, обмана или денег, отобрать их у кого-либо так же, как власть 
или богатство"2. 

 Г.П. Выжлецов считает, что ценности выражают определенные типы отношений 
между людьми, и именно таких отношений, которые не разъединяют, не отчуждают 
человека от других людей, от природы и от самого себя, а напротив, объединяют людей в 
общности, такие, как семья, народность, нация, общество в целом, включая, как говорил 
Флоренский, в это единство человечности весь мир. 

 Характер базовых ценностей, присущих той или иной нации, складывается в 
течение длительного времени и зависит от многих факторов. Во-первых, это природные 
характеристики той территории, на которой нация сформировалась, для России – это 
фактор огромного пространства суровой северной страны. В начале 19 века П.Я. Чаадаев 
писал: «Есть один факт, который властно господствует над нашим историческим 
                                                           
2
 Вежбицкая А.Н. Понимание культур через посредство ключевых слов / Вежбицкая А.Н.. Пер. с анг. А.Д. 

Шмелёва. - М.: языки славянской культуры,- 2001. - С.287.  



движением, который красной нитью проходит через всю нашу историю, который 
содержит в себе, так сказать всю её философию, который проявляется во все эпохи нашей 
общественной жизни и определяет их характер, который является в одно и то же время и 
существенным элементом нашего политического величия и истиной нашего умственного 
бессилия: это факт географический».3. Во-вторых, сама история существования русского 
государства, многонациональный состав его населения и постоянная необходимость 
обороны от внешних врагов. В-третьих, преимущественный характер хозяйственной 
деятельности русских и сложившийся на основе этой деятельности тип жизнеустройства. 
В-четвёртых, историческая роль государства, его патерналистский характер, 
обусловленный необходимостью обеспечить выживание каждого человека в суровых 
природных условиях. В-пятых, это философские, этические, эстетические постулаты 
православия – религиозного мировоззрения русского человека. Это далеко не полный 
список факторов, обусловивших особенности представлений русского человека о том, 
«что такое хорошо и что такое плохо». 

 
1.2.Лекция №2 (2 часа) 
Тема: Возникновение христианства и его ценностей 
1.2.1.  Вопросы лекции 
1 Нагорная проповедь Христа – квинтэссенция этической системы христианства. 
2. Гуманизм – одна из величайших ценностей христианства 
3. Основные этические ценности христианства. Утверждение верховенства 

духовного над материальным. 
1.2.2.  Краткое содержание вопросов 
1 Нагорная проповедь Христа – квинтэссенция этической системы 

христианства. 
В Евангелиях довольно четко обозначена линия противопоставления нового учения 

иудаизму. Эта линия уже отчетливо обозначена в знаменитой Нагорной проповеди Иисуса 
Христа, которая воспроизводится в Евангелии от Матфея. «Вы слушали, что сказано 
древним: «Не прелюбодействуй. А я говорю вам, что всякий, кто смотрит на женщину с 
вожделением, уже прелюбодействует с нею в сердце своем». Сказано также, что если кто 
разведется с женою своею, пусть даст ей разводную. А я говорю вам: кто разводится с 
женою своею кроме вины любодеяния, тот подает ей повод прелюбодействовать, а кто 
женится на разведенной, тот прелюбодействует. Еще слышали вы, что сказано древним: 
не преступай клятвы, но исполняй пред Господом клятвы твои. А я говорю вам: не 
клянись вовсе, ни небом, потому что оно престол Божий; ни Землею, потому что она 
подножье ног Его — Да будет слово ваше: да, да, нет, нет, а что сверх этого, то от 
лукавого. — Вы слышали, что сказано: «око за око, зуб за зуб». А я говорю вам: не 
противься злому, но кто ударит тебя в правую щеку твою, обрати к нему и другую, — Вы 
слышали, что сказано: люби ближнего твоего и ненавидь врага твоего. А я говорю вам: 
любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящих вас 
и молитесь за обижающих вас и гонящих вас» (Мф. 5. 27-44).Таким образом, основное 
направление в переосмыслении иудаизма христианством состоит в углублении 
содержательного нравственного начала религиозного учения под углом зрения 
утверждения ведущей роли принципа любви. Заповедь любви: любви к Богу, любви к 
ближнему, в том числе и к своему врагу многие религиоведы считают краеугольным 
камнем религиозно-нравственного учения христианства. Во время Нагорной проповеди 
Иисус Христос обозначил тот нравственный идеал, следуя которому люди могли 
надеяться спасти свою душу и попасть в царство Божие: Блаженны нищие духом, ибо их 
есть Царство Небесное. Блаженны плачущие, ибо они утешаться. Блаженны, кроткие, ибо 

                                                           
3 Шестые Поливановские чтения. Сборник статей по материалам докладов и сообщений конференции. Часть 
1. Идеи Е.Д. Поливанова в свете современных лингвистических концепций. Проблемы социолингвистики. 
Смоленск, 20-21 мая 2003 года. – Смоленск: СГПУ, 2003.- С.168. 



они наследуют землю. Блаженны алчущие и жаждущие правды, ибо они насытятся. 
Блаженны милостивы, ибо они помилованы будут. Блаженны, чистые сердцем, ибо они 
Бога узрят. Блаженны миротворцы, ибо они будут наречены сынами Божьими. Блаженны 
изгнанные за правду, ибо их есть Царство Небесное (Мф. 5. 3-10). Вместе с тем, в 
Новозаветной проповеди довольно отчетливо прозвучали и социальные мотивы: идея 
равенства всех людей перед Богом, осуждение богатства, насилия, эксплуатации. 
«Удобней верблюду пройти сквозь игольные уши, нежели богатому войти в царство 
Божие». Особенно явственно социальный мотив прозвучал в откровении Иоанна 
Богослова — Апокалипсисе. Все содержание этого произведения пронизано идеей 
возмездия, которое наступит в час Страшного суда. И суд этот, по мнению автора 
Апокалипсиса, наступит скоро, еще при жизни этого поколения. Но не следует на 
основании этих высказываний превращать Новый завет в революционный манифест, а 
Иисуса Христа объявлять революционером, как это нередко делали некоторые 
леворадикальные богословы в прошлом и в настоящем. Христианство — это не 
социальное, а прежде всего нравственно-религиозное учение. Иисус Христос учил: 
отдайте кесарю кесарево — а Богу — Богово. Тем не менее социальные мотивы 
раннехристианской проповеди оказывали и оказывают большое влияние на общественно-
политические движения во всем мире. Основная мысль Евангельской проповеди Иисуса 
Христа состояла в том, чтобы донести до всех людей мысль, что Бог — Отец всех людей 
— послал его возвестить людям о скором установлении царства Божия. Благовесть — то 
есть весть о спасении людей от духовной смерти, о приобщении мира к Божественной 
жизни, Царствию Божию как высшей его цели. Оно наступит тогда, когда в душах людей 
воцарится Господь, когда они ощутят светлое, радостное чувство близости Отца 
Небесного. Нет ни одного параграфа в Нагорной проповеди, в котором бы не было 
подчеркнуто различие между христианскими и нехристианскими нормами. Эта тема 
пронизывает и объединяет всю Проповедь; все остальное — лишь вариации на эту тему. 
Иногда Иисус противопоставляет Своих последователей язычникам: язычники любят и 
приветствуют только друзей, христиане же должны любить и своих врагов; язычники 
молятся, по обычаю, «многословно», христиане же должны молиться в смиренном 
почтении детей перед своим Отцом Небесным; язычники заняты своими материальными 
нуждами, христиане же должны искать прежде Царства Божьего и правды Его. 

Итак, последователи Иисуса должны быть иными и отличаться как от номинальной 
церкви, так и от внецерковного мира, как от религиозных, так и от нерелигиозных людей. 
Нагорная проповедь является наиболее полным новозаветным описанием христианской 
контркультуры. Здесь показаны и христианская система ценностей, и этический образец, и 
набожность, отношение к деньгам, цель, жизненный стиль и система взаимоотношений — 
и все это полностью отличается от нехристианского мира. И эта христианская 
контркультура является жизнью Царства Божьего, жизнью полностью человеческой, но 
подчиняющейся божественным законам. 

 
2.  . Гуманизм - одна из величайших ценностей учения христианства. 
Николай Бердяев в своей работе «Экзистенциальная диалектика божественного и 

человеческого» высказал мысль, что «ложь гуманизма» заключается в идее 
самодостаточности человека, самообоготворении его, то есть в отрицании христианской 
идеи богочеловечности.  

Согласно взглядам Н.Бердяева, когда человек остаётся с самим собой, замыкается в 
человеческом, он создаёт себе идолов, без которых он не может возвышаться. «В 
христианстве заложена высшая человечность, так как оно опирается на богочеловечность 
и на христианский персонализм, на признание высшей ценности всякой человеческой 
личности».  

Гуманизм как мировоззренческий и методологический принцип лежит в основе 
бытия современной индустриально-информационной цивилизации, представленной 



наиболее явно промышленно развитыми странами. Этот принцип воплощается в трёх 
основных категориях:  

1) общечеловеческие ценности,  
2) права человека,  
3) идеал всемерно развитой гармоничной личности.  
Выступление митрополита Кирилла «Права человека и нравственная 

ответственность» на X Всемирном Русском Народном Соборе содержит развёрнутый 
анализ использования концепции прав человека в современном мире. Автор признает, что 
человек обладает полной автономией в принятии или не принятии тех или иных правил 
поведения: «Это свобода, пред которой останавливается Сам Бог».  

Христианство не оспаривает этот тезис секулярного гуманизма. Оно оспаривает 
утверждение о способности человека автономно делать выбор, соответствующий его 
настоящему благу. Согласно концепции РПЦ, это вызвано тем, что человек в состоянии 
греха не всегда может ясно распознавать, что есть добро, а что есть зло. Его разум, воля и 
чувства находятся в сфере действия греха. Бог помогает человеку сохранить эту 
способность распознавания через Своё Откровение, содержащее известный свод 
заповедей. Кроме упомянутых высказываний, имеются и более крайние точки зрения, с 
явно отрицательным отношением к гуманизму. Догматический характер религиозного 
учения, следование созданным когда-то в древности, в эпоху неразвитой науки, легендам, 
органически чуждо духу научных исканий. Вместе с тем, вдумчивый учёный должен 
признать существование людей верующих в Бога и понимать мотивы их поведения, строй 
их мышления. Учёный должен мучиться угрызениями совести за неизбежные в жизни 
этические ошибки, и вследствие этого осознавать силу моральных норм. Он должен 
чувствовать ответственность за использование результатов открытий, выступать за 
«очеловечение» науки. Можно только радоваться тому, что руководители Российской 
Академии наук не отказывались от встреч с иерархами Русской православной Церкви и 
такие встречи состоялись. 

 
3. Основные этические ценности христианства. Утверждение верховенства 

духовного над материальным. 
 Ценностные ориентации – это важнейшие элементы внутренней структуры 

личности, закрепленные жизненным опытом индивида, всей совокупностью его 
переживаний и отграничивающие значимое, существенное для человека от незначимого, 
несущественного. Совокупность сложившихся, устоявшихся ценностных ориентаций 
образует своего рода ось сознания, обеспечивающую устойчивость личности, 
преемственность определенного типа поведения и деятельности. В силу этого ценностные 
ориентации выступают важнейшим, детерминирующим мотивом поведения человека. 
Ценностные ориентации представляют собой совокупность философских, политических, 
эстетических, нравственных убеждений человека, глубокие и постоянные привязанности, 
нравственные принципы поведения. В любом обществе ценностные ориентации личности 
оказываются объектом воспитания, целенаправленного воздействия. 

 Христианство содержит весь набор ценностных ориентаций. Ведущее место среди 
них занимает морально-этическая проблематика. Фигурально выражаясь, христианство – 
это не столько религия об устройстве мироздания и общества, сколько религия о том, как 
жить человеку, о смысле человеческого бытия, о совести, долге, чести и т.д. Даже сугубо 
культовым богослужебным действиям христианство придало морально-этическую 
направленность. 

 Главная этическая ценность в христианстве – это сам Бог. Бог – это любовь, 
любовь ко всем народам, признающим и почитающим его. Для него нет избранного 
народа. Сама идея превосходства одного народа над другим чужда христианству. 

 В этом отношении христианство коренным образом отличается от иудейства, в 
котором признается превосходство евреев над другими народами. Благочестивый и 



ученый священник иудеев Ездра, обращаясь к своему богу Яхве, говорил: "Для нас, 
Господи, создал Ты век сей, о прочих же народах, происшедших от Адама, Ты сказал, что 
они ничто, но подобны слюне, и все множество их Ты уподобил каплям, капающим из 
сосуда. И ныне, Господи, вот эти народы, за ничто Тобою признанные, начали 
владычествовать над нами. Мы же, народ Твой, которого Ты назвал Твоим первенцем, 
единородным, возлюбленным Твоим, преданы в руки их. Если для нас создан век сей, то 
почему не получаем мы наследия с веком? и доколь это?" 

 "Каким ужасающим холодом веет от этих слов, какая странная отчужденность от 
всех людей слышится здесь! – пишет русский культуролог В.В. Розанов – Кроме своего 
народа, все остальные племена земные не только пренебрежены, но почти забыты. Во 
всемирной истории и во всемирной литературе, где было так много унижения и гордости, 
возвеличения и падения, вероятно, никогда не были сказаны слова такой презрительности, 
как эти". 

В отличие от иудаизма христианство является религией любви и помощи 
ближнему, религией Откровения и победы над смертью и мраком незнания, религией 
обновления. 

 
1.3. Лекция № 3 (2 часа) 
Тема: Ислам  и его ценности. 
1. 3.1. Вопросы лекции 
1. Социально-исторические  условия возникновения  ислама и его ценностей. 
2. Мусульманское право – шариат и его роль  в жизни общества. 
3. Основные добродетели  ислама. Милостыня – вершина добродетели в исламе. 
 
1.3.2.  Краткое содержание вопросов 
1. Социально-исторические условия возникновения ислама и его ценностей.  
Ислам, наряду с буддизмом и христианством, является одной из наиболее 

распространенных религий, насчитывающих миллионы последователей в разных странах 
мира. Возникновение единобожий религии - ислама в арабском обществе было 
обусловлено рядом социально-экономических и политических причин. На Аравийском 
полуострове, населенном в основном кочующими скотоводческими племенами арабов-
бедуинов, происходили в ту пору важные изменения. Над родоплеменными или 
патриархальными, общинными отношениями и связями при разложении старого уклада 
стали преобладать отношения, основанные на имущественном неравенстве. Особенно 
интенсивно этот процесс шел в городах. В ту пору через Западную Аравию (Хиджаз) 
проходил караванный путь, что привело к появлению таких крупных городов как Таиф, 
Медина и Мекка. В Мекке широко развернулась торговля и ремесло, и он превратился в 
крупный политический центр. Это был перегрузочный центр на караванном пути из 
Йемена в Сирию, поэтому здесь появились купцы, имеющие рабов, и бедняков. 

Однако распад многих основ древнего общества обострил все виды общественных 
противоречий, вел к разложению устоявшихся социальных связей, усилил конфликты 
между разными слоями общества, между племенами, между кочевниками и оседлыми. 
Все это нашло отражение в обостренном чувстве неустроенности, в фатализме, которые 
пронизывают, доисламскую арабскую поэзию. Это же стимулировало духовные искания 
аравийцев, разочаровавшихся во многих старых богах. 

На фоне этих событий и возникает новая религия. Ислам - это стихийно возникшее 
религиозное учение. Появлению ислама предшествовало распространение учения 
ханифов или ханифизма - ранней формы арабского монотеизма - единобожия. Ханифы - 
так называли в Аравии благочестивых людей, исповедующих единобожие, отвергавших 
поклонение идолам и ведущим аскетический образ жизни, выступали в различных частях 
Аравии, но не принимали ни иудаизма, ни христианства. Они стали одними из 
предшественников ислама. 



Появление ислама стало событием мировой истории. Ислам оказался 
идеологическим выражением многих глубинных процессов, происходивших в обществе. 
Он сумел аккумулировать те процессы, которые происходили не только в Аравии, но и по 
всему Ближнему Востоку, и дал толчок их развитию, дал людям новые ценностные 
ориентиры, новые идеалы. Рождение ислама в Аравии было вызвано как 
общеисторическими причинами, так и реальным ходом духовной и социальной истории 
Аравийского полуострова. 

Потребность в идеологическом обосновании политических, экономических и 
социальных перемен, стремление к их развитию породили во всех частях Аравии сходные 
друг с другом явления: политические движения, стремившиеся объединить племена и 
города, противостоять внешним врагам. Во главе них становились люди, претендовавшие 
на прямую связь с божеством и обосновывавшие свою деятельность «божественным» 
вдохновением. Божество это представлялось им единым и единственным и называлось 
Рахман или Аллах. Оно «общалось» (прямо или через ангелов) со своими пророками в 
трансах. 

 
2. Мусульманское право – шариат и его роль в жизни общества. 
Ислам не только определенное религиозно-этическое учение. Он – особая 

культура, цивилизация, образ жизни. Формирование такого образа жизни, регулирование 
различных ее сторон осуществляются шариатом - сводом предписаний, узаконений. 
Шариат означает «путь», «следование». По утвердившемуся в исламской литературе 
мнению, шариат определяется как совокупность обращенных к людям предписаний, 
установленных Аллахом и переданных им через Пророка. 

Шариат (шариа) – это тщательно разработанный кодекс поведения, или канон, 
содержащий в себе обрядовые нормы богопочитания, нравственные законы семейной и 
общественной жизни, различные разрешения, предписания и запреты, призванные 
урегулировать отношение мусульманина к Богу, к обществу в целом и к человеку в 
частности. Шариат включает в себя мусульманское законоведение, иначе говоря, 
мусульманское право, основными источниками которого являются Коран и Сунна. 
Мусульманское право в отличие от других правовых систем не есть самостоятельная 
отрасль науки. Оно вплоть до мельчайших деталей – неотъемлемая часть религии ислама. 

Ислам не только определенное религиозно-этическое учение. Он – особая 
культура, цивилизация, образ жизни. Формирование такого образа жизни, регулирование 
различных ее сторон осуществляются шариатом - сводом предписаний, узаконений. 
Шариат означает «путь», «следование». По утвердившемуся в исламской литературе 
мнению, шариат определяется как совокупность обращенных к людям предписаний, 
установленных Аллахом и переданных им через Пророка. 

Шариат (шариа) – это тщательно разработанный кодекс поведения, или канон, 
содержащий в себе обрядовые нормы богопочитания, нравственные законы семейной и 
общественной жизни, различные разрешения, предписания и запреты, призванные 
урегулировать отношение мусульманина к Богу, к обществу в целом и к человеку в 
частности. Шариат включает в себя мусульманское законоведение, иначе говоря, 
мусульманское право, основными источниками которого являются Коран и Сунна. 
Мусульманское право в отличие от других правовых систем не есть самостоятельная 
отрасль науки. Оно вплоть до мельчайших деталей – неотъемлемая часть религии ислама. 

Шариат един для всех мусульман. Различия в шариатских постановлениях 
возникли вследствие расхождения взглядов основателей и законоведов каждой отдельной 
религиозной школы на разные предметы практической части вероучения, а не из-за 
различия государственного устройства стран, а также не из-за разнообразия 
общественного положения мусульман и принадлежности к разным нациям. 

Шариат нельзя отождествлять с мусульманским правом. В действительности 
шариат шире – он охватывает жизнь и деятельность мусульманина от колыбели до 



могилы. В шариате освещаются как светские, так и религиозные проблемы. Шариат 
призван регулировать как поведение верующих и порядок жизни мусульманской семьи, 
так и защищать, отстаивать основные ценности ислама. 

В исламе выделяются и подлежат защите следующие основные ценности: религия, 
жизнь, разум, продолжение рода, собственность. Указанные ценности выступают в 
качестве основных объектов охраны шариата. 

 «Дин» - это прежде всего исполнение пяти столпов ислама, основных 
обязанностей, которые Бог предписал человеку. «Дин» охватывает пять столпов, или пять 
религиозных основных правил ислама, которые должен соблюдать и выполнять каждый 
мусульманин. 

3. Основные добродетели в исламе. Милостыня - вершина добродетели в 
исламе. 

Исламская мораль берет свое начало в единобожии и завершается в нем. Вера в 
Единого Создателя, не имеющего себе ни равных, ни подобных, заключена в формуле - 
«Нет Бога, кроме Аллаха». Строгий монотеизм предрасполагает к тому, чтобы у людей 
активизировалась потребность к изучению и осмыслению безграничного мира не только в 
масштабах Вселенной, но и своего внутреннего, духовного мира. Учение ислама 
проникнуто высшей справедливостью и заботой о человеке.  

Предписанием Корана, высшей нравственной целью является стремление 
заслужить любовь и благорасположение Бога. Поступки во имя Аллаха возвращаются 
благом для всех. «И то, что бывает для их сотоварищей, это не доходит до Аллаха, а то, 
что для Аллаха, то доходит до их сотоварищей…» (Коран, сура 6: аят 137(136). В исламе 
человек всеми узами связан с единым Вечным Творцом, дающим жизнь и смерть. Речь 
идет об ответственности человека перед Богом, ответственности каждого из людей за свои 
поступки. Истинный мусульманин постоянно помнит это не только перед Аллахом, но и 
перед своей совестью и обществом в целом.  

Упование на совесть особенно характерно для мусульманской морали. Верующий 
человек, утверждает этика ислама, не может совершить дурной поступок. Если 
человеческая совесть остается под защитой веры в своего Создателя, то каждый человек 
ощущает себя защищенным Могучим стражем, который помогает отгонять любую злую 
мысль или совершать недоброе действие. Связующим моментом между Творцом и 
человеком для сохранения самоконтроля человеческой личности является молитва, строго 
предписанная Кораном.  

Смирение, скромность, умение контролировать собственные страсти и желания, 
прямота, справедливость, терпение, исполнительность, единство между словом и делом – 
таковы морально-волевые качества, многократно отмечаемые в Коране. «Аллах любит 
терпеливых» (Коран, сура 3: аят 146). «…которые преодолевают собственную ярость, 
которые умеют прощать. Аллах любит милосердных» (Коран, сура 3: аят 133-134). «Не 
поворачивайся спиной к людям и не зазнавайся, и не ходи по земле надменно, ибо Аллах 
не любит надменных» (Коран, сура 31: аят 18). Посланник Аллаха Мухаммед обобщает 
этические нормы мусульман следующим образом: «Когда я один и когда я среди людей, 
Аллах повелевает мне жить его мыслью и быть в его охвате восприятия со следующими 
заповедями:  

Социальные проблемы в исламе решаются на милосердии, благородстве и 
отзывчивости. Существуют особые наставления даже по отношению к благодарности. В 
обществе ислам уделяет особое внимание и благородству. Проблемы взаимоотношений в 
более широком круге включает вопросы и обязанности к соседям, близким и 
родственникам. Существует хадис о том, как следует относиться к соседям: «Тот не 
мусульманин, который сам сыт, в то время как сосед его голоден». Что касается близких и 
родственников, то приоритеты располагаются в следующем порядке: родители, супруг 
или супруга, дети, близкие и дальние родственники, соседи, друзья, знакомые, сироты, 
вдовы и вдовцы, нуждающиеся в помощи, друзья-мусульмане, люди остальные и 



животные. И каждому из этих категорий в Коране нашлось место и внимание, чтобы 
мусульманин поступал в границах дозволенного и запрещенного. Почет и уважение к 
родителям представляют собой один из важнейших разделов исламского учения, 
которому уделяется особое внимание. В Коране говорится: «Твой Господь повелевает… 
быть милосердным к родителям. Если один из них или оба живут с тобой на старости лет, 
никогда не оскорбляй их, радуй их добрыми словами» (Коран, сура 17: аят 23). «Когда они 
ослабли, будь снисходителен и милостив. Скажи: Господь, они вырастили и воспитали 
меня. Прости их» (Коран, сура 17: аят 24). «Дай своим близким, бедному и 
путешественнику-неудачнику то, что им полагается! Не растрачивай даром свои блага!» 
(Коран, сура 17: аят 26).  

 
2. МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ  
ПО ПРОВЕДЕНИЮ СЕМИНАРСКОЕ ЗАНЯТИЕ №СКИХ ЗАНЯТИЙ 
2.1 Семинарское занятие № 1. (2 часа) 
Тема: Формирование ценностей в иудаизме 
2.1.1 Вопросы к занятию 
1. Ветхозаветный иудаизм и 10 заповедей нравственности. 
2. Иудаизм 1-го века: Тора – источник нравственной жизни. 
3. Поздний иудаизм: вероучение и ценности. 
 
Ветхозаветный иудаизм и 10 заповедей нравственности  
При рассмотрении вопроса необходимо раскрыть религиозно-общественные 

предпосылки возникновения иудаизма и отметить, что иудаизм это первая 
монотеистическая религия. Студент должен объяснить происхождение и сущность 
Декалога – десяти заповедей, а также раскрыть нравственный смысл каждой из них. 
Следует подчеркнуть, что именно эти заповеди впоследствии станут основами 
законодательства. 

Иудаизм 1-го века: Тора – источник нравственной жизни  
При исследовании вопроса обратите внимание на то, что в I веке религиозно-

политическая обстановка изменилась на столько, что иудаизму пришлось реформировать 
ветхозаветную религию. Тора представляет собой моральный кодекс, требующий от 
людей быть честными, справедливыми, помогать нуждающимся, быть добрыми и 
милосердными к людям и животным. На конкретных примерах студент должен показать, 
что Тора регламентирует повседневную жизнь человека, его нравственное поведение от 
рождения до последних дней.  

Поздний иудаизм: вероучение и ценности 
Данный  вопрос предполагает ознакомление студента с системой ценностей 

иудаизма. При его подготовке необходимо дать характеристику основных ценностей 
иудаизма. Раскрывая вопрос о противоречиях в системе иудаизма, студент должен 
привести примеры, подтверждающие данные противоречия. Кроме того, важно усвоить 
фундаментальные положение иудейской религии, как религии закона. 

Рассмотрение последнего вопроса непосредственно связано с признанием ценности 
человеческой личности в иудаизме. Студент должен быть готов защищать идею о том, что 
личность в иудаизме является величайшей ценностью. Необходимо отметить 
разнородность течений, возникающих в позднем иудаизме и показать, что 
основополагающим нововведением, определяющим его вероучительную и обрядовую 
составляющие, является Талмуд – обширный свод комментариев к Торе, касающийся 
области вероучения, философских построений, права, истории, медицины, 
естественнонаучных знаний, частной и общественной жизни. 

 
2.2 Семинарское занятие № 2. (2 часа) 
Тема: Ценностные ориентации православия 



2.2.1 Вопросы к занятию 
1. Зарождение и возникновение православных ценностей. 
2. Любовь как пробуждение в душе христианской веры, совести и милосердия. 
3. Русская религиозная философия о роли православных ценностей 
 
Зарождение и возникновение православных ценностей. 
Для рассмотрения вопроса необходимо раскрыть основные причины 

возникновения православия и его ценностей. Для их понимания следует в первую очередь 
рассмотреть причины раскола двух церквей, ту социально политическую обстановку 
которая повлияла на раскол христианства. Студент должен показать, что возникновение 
православных ценностей непосредственно связанно со Священным Писанием и 
Священным Преданием.  

Любовь как пробуждение в душе христианской веры, совести и милосердия. 
Анализируя вопрос, следует подчеркнуть, что традиция милосердия, 

благотворительности и миротворчества в православии основывается на особом понимании 
любви. В православии любовь это жертвенность, которая долго терпит, милосердствует. 
Для более полного понимания данного вопроса следует обраться к заповеди «возлюби 
ближнего твоего, как самого себя» (Мтф., гл. 23.,ст. 39). При рассмотрении всех вопросов 
данного семинарского занятия подчеркнуть тесную связь развития русской религиозной 
философии с православием. При рассмотрении данного вопроса помогут работы В.С. 
Соловьева, Л.Н. Толстого и др. 

Русская религиозная философия о роли православных ценностей 
При изучении  вопроса следует обратиться к творчеству В.С. Соловьева. Студент 

должен отметить, что жалость и сострадание, у В.С. Соловьева, всего лишь одна из трех 
составляющих основы нравственности, которая обладает строго очерченной областью 
применения, а именно определяет должное отношение человека к другим существам его 
мира. Сознательно и разумно делать добро я могу только тогда, когда верю в добро, в его 
объективное, самостоятельное значение в мире, т.е. верю в нравственный порядок. 

 
2.3 Семинарское занятие № 3. (2 часа) 
Тема: Основные ценности  католицизма и протестантизма.  
2.3.1 Вопросы к занятию 
1. Основные добродетели католицизма. Социальная роль католической церкви. 
2. Томизм о существовании «вечных ценностей». Решение проблемы зла в 

католицизме. 
3. Основные протестантские добродетели. Ценность деятельности труда, как 

формы проявления человеческой природы в протестантизме. 
 
Основные добродетели католицизма. Социальная роль католической церкви. 
Раскрывая вопрос, студент должен иметь четкое представление об основных 

различиях между католицизмом и православием, показать развитость социальных доктрин 
католической церкви, а также раскрыть основные добродетели католицизма (добро, 
терпение, нравственная чистота, справедливость и т.д.). 

Томизм о существовании «вечных ценностей». Решение проблемы зла в 
католицизме. 
Пониманию вопроса будет способствовать обращение к трудам яркого 

представителя схоластики Ф. Аквинского, который утверждал, что нравственная цель 
заключается в стремлении к Богу, который, по его мнению, представлен в человеке в виде 
совести. Студент должен отметить, что философ разделял добродетели на умственные и 
нравственные, добавляя к ним богословские (веру, надежду и любовь). Особое внимание 
должно уделить пониманию толерантности Ф. Аквинским. 



Основные протестантские добродетели. Ценность деятельности труда, как 
формы проявления человеческой природы в протестантизме. 
При рассмотрении вопроса следует показать, в чем суть кризиса католической 

церкви в XVI веке. Необходимо раскрыть основные моменты критики католической 
церкви сторонниками протестантизма. Показать роль протестантских ценностей в 
развитии идей капитализма. Общее во всем протестантизме заключается в отказе от 
представления о церкви как о посреднике между Богом и людьми. Студент должен 
раскрыть принцип оправдания личной верой. Рассматривая основные догматы и ценности 
протестантизма, студент должен не просто раскрыть суть и возникновение основных 
нравственных добродетелей протестантизма, но и показать их значение в общественной 
жизни. Одной из главных ценностей протестантизма является труд.  

 
2.4 Семинарское занятие № 4. (2 часа) 
Тема: Место и роль религиозные объединений в мире. 
2.4.1 Вопросы к занятию 
1. Причины появления нетрадиционных культов. Основные черты 

нетрадиционных религий. 
2. Понятие и признаки тоталитарных сект. 
3. Религиозный прогресс и проблема мировой культуры.  
 
Причины появления нетрадиционных культов. Основные черты 

нетрадиционных религий  
Отправным пунктом рассмотрения данного вопроса становится анализ категории 

нравственность и религиозного прогресса. Для этого следует начать с определения содержания 
этики, выявления специфики морали и нравственности как философских категорий. При 
подготовке к этому вопросу студент должен уделить внимание причинам возникновения 
нетрадиционных культов. В качестве основных причин могут быть названы: социально-
политическая обстановка, кризис и переоценка ценностей и т.д. Студент должен быть 
готов назвать общие черты нетрадиционных культов, их специфику. 

Понятие и признаки тоталитарных сект  
При рассмотрении  вопроса необходимо дать определение термина «тоталитарная 

секта». Рассказать об основных признаках сет. Студент должен назвать не менее 5 
признаков тоталитарных сект. Также студент должен подчеркнуть, что события последних 
десятилетий свидетельствуют о том, что этический и религиозный факторы оказывают все 
большее влияние на международную обстановку, на формирование общественно-
политической ситуации в тех или иных странах, на происходящие в обществе социально-
экономические и политические процессы. Нетерпимость к людям другой национальности, 
неприятие языка, религии, традиций, обычаев и обрядов, являющихся привычной нормой 
существования для других людей, нередко приводят к возникновению конфликтов на 
национальной и религиозной почве. В крайних формах эти явления выражаются в 
экстремизме и терроризме, которые усиливают негативные процессы в обществе и ведут 
его к разобщению и социальной напряженности.  

Религиозный прогресс и проблема мировой культуры 
Религиозные ценности и их значение для человека становится лейтмотивом ответа на 

вопрос. Необходимо подчеркнуть их совершенно особое место в иерархии человеческих целей 
и ценностей. Студент должен дать своеобразный эскиз системы религиозных ценностей 
цивилизаций Востока и Запада, сосредоточившись на этических основах буддизма, 
христианства и ислама. 
 


