
ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ 
УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ   

«ОРЕНБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ АГРАРНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ» 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ДЛЯ ОБУЧАЮЩИХСЯ  
ПО ОСВОЕНИЮ ДИСЦИПЛИНЫ 

 
ФТД.В.01 Этноконфессиональные ценности 

 
 
 
Направление подготовки 38.03.02 Менеджмент 
 
Профиль образовательной программы Маркетинг 
 
Форма обучения очная 

 
 
 
 



 2

 
СОДЕРЖАНИЕ 

 
1. Конспект лекций………………………………………………………….………….…3 
1.1 Лекция № 1 Этноконфессиональные ценности и их роль в обществе 

1.2 Лекция № 2. Основополагающие ценности буддизма 

1.3 Лекция № 3 Формирование ценностей в иудаизме 

1.4 Лекция № 4 Возникновение христианства и его ценностей 

1.5 Лекция №  5 Ценностные ориентации православия  
1.6 Лекция № 6 Основные ценности католицизма и протестантизма 

1.7 Лекция № 7 Ислам и его ценности 

1.8 Лекция № 8 Место и роль религиозных объединений в мире 

1.9 Лекция № 9 Религия и политика. Конфессиональная политика Оренбуржья 

2. Методические указания по проведению семинарских занятий…………………33 
2.1 Семинарское занятие № С-1 Этноконфессиональные ценности и их роль в обще-

стве 
2.2 Семинарское занятие № С-2 Основополагающие ценности буддизма 
2.3 Семинарское занятие № С-3 Формирование ценностей в иудаизме 
2.4 Семинарское занятие № С-4 Возникновение христианства и его ценностей 
2.5 Семинарское занятие № С-5 Ценностные ориентации православия 

2.6 Семинарское занятие № С-6 Основные ценности католицизма и протестантизма 

2.7 Семинарское занятие № С-7 Ислам и его ценности 

2.8 Семинарское занятие № С-8 Место и роль религиозных объединений в мире 
2.9 Семинарское занятие № С-9 Религия и политика. Конфессиональная политика 

Оренбуржья. 
 
 
 
 
 
 
 



 3

1. КОНСПЕКТ ЛЕКЦИЙ 
 
1.1 Лекция № 1 (2 часа). 
Тема: Этноконфессиональные ценности и их роль в обществе 
1.1.1  Вопросы лекции 
1. Специфика ценностного отношения к миру.  
2. Роль религии в формировании морали и нравственности. 
3. Значение и функции курса «Этноконфессиональные ценности». 
1.2.  Краткое содержание вопросов 
1. Специфика ценностного отношения к миру.  
Ценность - понятие, которое характеризует "предельные", безусловные основания 

человеческого бытия; значение определённых предметов, явлений, процессов для челове-
ка, социальных групп, общества в целом. Указанные два смысла понятия "ценность" часто 
расходятся, а порой и противоречат друг другу: то, что в философии рассматривается в 
качестве ценность - свобода, добро, истина, - для отдельного человека может и не пред-
ставлять интереса. В свою очередь, конкретные предметы, которые ценны для индивида, в 
философском смысле не являются "ценностью". Понятие ценность сопоставимо с поняти-
ем сущности человека, которая не всегда совпадает с индивидуальным человеческим су-
ществованием. 

Философское понимание ценности предполагает следующие её особенности. Цен-
ность и понятие "сущность человека" - понятия однопорядковые; осознанность ценность; 
воплощённость ценности в человеческой жизни в той или иной форме; противопоставлен-
ность ценности как должного, идеала реальности ("сущему"); включённость ценности в 
целеполагающую и оценочную деятельность человека. Понятие ценности невозможно 
раскрыть, не обращаясь к понятию оценки - соотнесению реальных явлений с ценностью, 
и к понятию цели - проекта достижения ценности. Цели, формируемые на основе ценно-
сти, - это всегда масштабные, смысложизненные цели. Ценность как координаты челове-
ческого мира способствуют его устойчивости, организуют целенаправленную человече-
скую деятельность. В известном смысле ценность - это "предельные цели" человека и об-
щества, они выступают критерием оценки любого культурного феномена. Культура и есть 
мера воплощённости ценности в нашей жизни. 

Ценность является предметом исследования особого раздела философского знания 
- аксиологии (греч.axia - ценность, logos - учение). Хотя ценности (добро, истина, красота, 
справедливость и т.п.) всегда были предметом философского размышления, начиная с ан-
тичности, но "проблема ценностей" как самостоятельная философская проблема возникла 
не так давно. Познавательные, онтологические, ценностные аспекты бытия долгое время 
не были отделены др. от друга, не составляли самостоятельные области философского ис-
следования. В известном смысле внимание к проблеме ценности в европейской филосо-
фии было инициировано мироощущением, характерным для христианства. Разделение 
мира, "космоса" на профанный и сакральный, утверждение притягательности мира свя-
щенного, сакрального как сосредоточения благого, его обращённость к человеку форми-
ровали систему точек отсчёта, жизненных ориентиров, целей. Но только в к. XVIII в. с по-
явлением кантовских "критик", в которых мир в его данности человеку и мир сам по себе 
оказались объектами приложения различных человеческих способностей, аксиология по-
лучила основу для самостоятельного существования. 

В аксиологии ценности выделены в особую область. Либо это область будущего, 
либо трансцендентный, запредельный мир. Другие концепции рассматривают ценность в 
качестве инварианта различных видов человеческой деятельности: ценность - абстракция, 
реально существуют лишь нормы, правила деятельности. Существуют релятивистские 
концепции ценности, лишающие ценность их общезначимости и ограничивающие их дей-
ствие особой культурно-исторической областью, напр., жизнью одного народа. Можно 
говорить и об утилитаристских концепциях ценности: ценно то, что полезно большинству, 



 4

или же передовой части человечества, или отдельному человеку. Наиболее тщательную и 
подробную разработку проблема ценности получила в неокантианстве Баденской школы. 

 
2 Роль религии в формировании морали и нравственности. 
Всякая система мировоззрения вырабатывает свои принципы понимания природы, 

общества и человека. Религиозная система также содержит эти принципы, но если точные, 
естественные и общественные науки предлагают для описания и решения проблем раз-
личные методы, то у религии, при всей разносторонности способов воздействия на чело-
века, метод один - моральное воздействие. При этом каждая религиозная организация 
стремится к положению единственного общественного арбитра, присваивая себе роль 
высшего судьи в делах морали. Это происходит на основании того, что моральные нормы 
светского общества чаще поддаются модификации в процессе исторического развития, 
чем “незыблемые” заповеди религии. С традиционной религиозной точки зрения, мораль 
дарована человеку свыше, ее основные нормы и понятия сформулированы непосредст-
венно божеством, зафиксированы в священных книгах, и люди должны неукоснительно 
следовать им. Как утверждает О.Ф. Лобазова «существенная особенность религиозной 
морали - “удвоение” нравственных обязанностей. Основные установки этой морали ори-
ентируют человека на два объекта, на две группы ценностей: человеческие и сверхчелове-
ческие. При этом задачи человеческого существования оказываются подчинены задачам 
религиозного служения» 1. С религиозной точки зрения, истинно нравственным поведени-
ем будет то, которое соответствует религиозным догмам. Но поскольку даже внутри рели-
гиозного вероучения всегда немало противоречий, определяемых условиями и временем 
возникновения, то выполнение этих норм в различные эпохи на практике весьма отлича-
ется друг от друга. Например, Библия соединила в себе многочисленные взгляды людей 
разных эпох и потому изобилует противоречивыми указаниями. Известные евангельские 
призывы: “Не заботьтесь о завтрашнем дне”, наблюдая “птиц небесных: они не сеют, не 
жнут” и “Полевые лилии, как они растут: не трудятся, не прядут” (Мф. 6:26, 28, 34) – вы-
ражали неприятие необходимости работать на угнетателей и презрительное отношение к 
труду как таковому. В другом новозаветном изречении: “Кто не работает, пусть не ест” - 
нашло отражение осуждающее отношение к праздности высших слоев рабовладельческо-
го государства. Наверное, никогда не утихнут споры о том, что сложнее для человека - 
повиноваться Богу или собственной совести. У верующего человека всегда есть высший 
контролер, от которого ничего нельзя скрыть, но он же может и все простить, если как 
следует раскаяться. В российской православной традиции даже сложилось мнение о том, 
что Богу больше приносят пользы грешники. Поскольку совершить богоугодное дело – 
преодолеть зло – можно только испытав это зло и отказавшись от него сознательно. А жи-
вя все время нравственно и не греша, человек не совершает душевных усилий, за которые 
должен вознаграждаться он на том свете. В вероучении Кальвина эта проблема решена с 
еще большей откровенностью – оправдание перед богом личной верою, а не делами. По-
лучается так, что человек может совершать сколь угодно неблаговидные поступки, но ес-
ли он верит в бога, то посмертное благоденствие ему обеспечено. Именно такое противо-
речие в религиозном учении дало возможность критикам религии говорить о том, что ве-
рой прикрываются самые мерзкие недостатки человечества и у людей всегда есть возмож-
ность совершенствовать себя в пороках, прикрываясь верой в бога. При разнице взглядов 
религиозных и нерелигиозных людей на источник моральных ценностей, на практике они 
могут вести сходный нравственный образ жизни, разделять одни и те же принципы, оди-
наково понимать, что есть добро и зло. Опасна не безрелигиозная позиция, а позиция, в 
которой нет твердых духовно-нравственных оснований, объективных ценностей, незави-
симо от того, религиозные они или безрелигиозные. Безрелигиозный выбор заставляет че-
ловека задуматься о таких проблемах, которые не возникают у верующего, ведь безрели-
                                                           
1
 Лобазова О.Ф. Учебник / О.Ф. Лобазова; под общ. ред. Академика РАН, проф. В.И. Жукова. – 6-е изд., испр. 

И доп. – М.: Издательско торговая корпорация «Дашков и К», 2009. – 488с.  С.  40-41 



 5

гиозному человеку не приходится рассчитывать на помощь Бога, остается надеяться толь-
ко на собственные силы. Это требует огромного мужества, интеллектуально-волевых ре-
сурсов, духовной зрелости и нравственного здоровья. Философы часто рассуждают о 
“мужестве быть”, о “тайне” существования человека, его жизни, нравственности. И рели-
гиозные, и нерелигиозные люди по-своему отвечают на этические вопросы. В этом плане 
они могут взаимно обогащать друг друга, свои моральные взгляды и убеждения, вести 
плодотворный гуманистический диалог о феномене Человека, его предназначении. И ре-
лигиозные, и нерелигиозные люди могут эффективно сотрудничать в переустройстве мира 
по законам справедливости и гуманизма, существовать в дружеском взаимодействии.  

 
3. Значение и функции курса «Этноконфессиональные ценности». 
Этнографы, этнопсихологи говорят об устойчивых особенностях национального 

поведения, не подверженных господствующим в тот или иной исторический период идео-
логии, политическому устройству, о неизменности определяющих духовную жизнь нации 
архетипов – способах связи образов, лежащих в основе творческого понимания мира и пе-
редающихся из поколения в поколение. Своеобразие и стабильность менталитета той или 
иной нации, этническая доминанта, по выражению Л.Н. Гумилёва, базируется на некоей 
совокупности национальных ценностей, ориентация на которые определяет вектор пове-
дения людей в ситуации исторического выбора. Ценность – это понятие, используемое в 
гуманитарных науках для обозначения явлений, объектов, их свойств, а также абстракт-
ных идей, воплощающих в себе общественные идеалы и выступающие как эталон долж-
ного. Ценность есть нечто всепроникающее, определяющее смысл и всего мира в целом, и 
каждой личности, и каждого события, и каждого поступка, писал Н.О. Лосский. 

Основные свойства ценностей и ценностных отношений по концепции профессора 
Г.П. Выжлецова: 

 "1) Исходная особенность ценностных отношений в том, что они включают в се-
бя... желаемое, связанное с добровольным, свободным выбором, душевным стремлением; 

 2) ценности не разъединяют, не отчуждают человека от других людей, от природы 
и от самого себя, а напротив, объединяют, собирают людей в общности любого уровня: 
семью, коллектив, народность, нацию, государство, общество в целом, включая, как гово-
рил П.А. Флоренский, в это единство человечности весь мир; 

 3) ценностные отношения являются для людей не внешними и принудительными, 
а внутренними и ненасильственными; 

 4) подлинными ценностями, например, совестью, любовью или мужеством, нельзя 
завладеть с помощью силы, обмана или денег, отобрать их у кого-либо так же, как власть 
или богатство"2. 

 Г.П. Выжлецов считает, что ценности выражают определенные типы отношений 
между людьми, и именно таких отношений, которые не разъединяют, не отчуждают чело-
века от других людей, от природы и от самого себя, а напротив, объединяют людей в 
общности, такие, как семья, народность, нация, общество в целом, включая, как говорил 
Флоренский, в это единство человечности весь мир. 

 Характер базовых ценностей, присущих той или иной нации, складывается в тече-
ние длительного времени и зависит от многих факторов. Во-первых, это природные ха-
рактеристики той территории, на которой нация сформировалась, для России – это фактор 
огромного пространства суровой северной страны. В начале 19 века П.Я. Чаадаев писал: 
«Есть один факт, который властно господствует над нашим историческим движением, ко-
торый красной нитью проходит через всю нашу историю, который содержит в себе, так 
сказать всю её философию, который проявляется во все эпохи нашей общественной жизни 
и определяет их характер, который является в одно и то же время и существенным эле-
ментом нашего политического величия и истиной нашего умственного бессилия: это факт 
                                                           
2
 Вежбицкая А.Н. Понимание культур через посредство ключевых слов / Вежбицкая А.Н.. Пер. с анг. А.Д. 

Шмелёва. - М.: языки славянской культуры,- 2001. - С.287.  



 6

географический».3. Во-вторых, сама история существования русского государства, много-
национальный состав его населения и постоянная необходимость обороны от внешних 
врагов. В-третьих, преимущественный характер хозяйственной деятельности русских и 
сложившийся на основе этой деятельности тип жизнеустройства. В-четвёртых, историче-
ская роль государства, его патерналистский характер, обусловленный необходимостью 
обеспечить выживание каждого человека в суровых природных условиях. В-пятых, это 
философские, этические, эстетические постулаты православия – религиозного мировоз-
зрения русского человека. Это далеко не полный список факторов, обусловивших особен-
ности представлений русского человека о том, «что такое хорошо и что такое плохо». 

 
1.2. Лекция №2 (2 часа) 
Тема: Основополагающие ценности буддизма 
1. 2.1.Вопросы лекции 
1 Социально-политические предпосылки возникновения буддизма и его ценностей. 
2. Бернаресская проповедь Будды – основа этики буддизма. 
3. Центральные понятия буддийской нравственности. Основные принципы оценки  

моральных ценностей в буддизме. 
 
1.2.2. Краткое содержание вопросов 
1 Социально-политические предпосылки возникновения буддизма и его цен-

ностей. 
Буддизм - одна из трех мировых религий, получившая распространение среди на-

селения ряда стран Центральной, Восточной и Юго-Восточной Азии. По представлению 
буддистов, каждое существо, достигшее высшей святости, может стать Буддой, т.е. про-
светленным. Один из Будд, прозванный в его земной жизни Шакьямуни, поведал людям 
учение о спасении. Поэтому под термином “Будда” обычно подразумевается именно 
Шакьямуни. Буддисты верят, что после многочисленных (пятисот) предшествующих пе-
рерождений грядущий Будда решил, к радости всех богов, спуститься на землю и возвес-
тить людям путь к спасению.  

Буддизм возник в Индии, но после недолгого (по историческим меркам) расцвета у 
себя на родине был вытеснен индуизмом. Зато он легко проложил себе дорогу в других 
странах, возвысившись до уровня мировой религии. Этому способствовал ряд характери-
стик учения, которые можно отметить как отличительные черты всех мировых религий. 
Прежде всего, буддизм поставил во главе религии определенную личность в качестве 
жизненного образца и представителя благочестия. Серьезные и простые рассказы о святом 
человеке: как он нашел спасение и каким путем он шел, его речи к людям, полные мудро-
сти, – все это оказывало совершенно иное влияние, чем гимны о богах и их судьбах, кото-
рые имели мистическое содержание и для большинства оставались наполовину непонят-
ными. Люди научались верить в Будду и по этой вере основывать свою жизнь. В вероуче-
нии буддизма совершился переход от религиозного эгоизма к симпатии - буддист думает 
о спасении других, он знает сострадание к судьбам всего человечества. Ведь даже сам 
Будда не хотел тотчас же по достижении совершенства уйти в нирвану, так как имел на-
мерение нести людям истину и жить для спасения многих. Религия буддизма не связана 
ни с какой национальностью, ни с каким мирским предназначением. В национальной ре-
лигии - кто принадлежит к данному народу, тот и по своему рождению уже принадлежит 
к данной религии.  

Вступление в буддизм обусловлено не рождением, а обращением - решением жить 
согласно истинам, провозглашаемым религией. Буддисты образуют не народ, а общину, 
связанную невидимой нитью веры. Все эти черты в полной мере присущи и другим миро-

                                                           
3 Шестые Поливановские чтения. Сборник статей по материалам докладов и сообщений конференции. Часть 
1. Идеи Е.Д. Поливанова в свете современных лингвистических концепций. Проблемы социолингвистики. 
Смоленск, 20-21 мая 2003 года. – Смоленск: СГПУ, 2003.- С.168. 



 7

вым религиям. Подобные качества дали возможность распространиться по обширным 
многонациональным регионам, привлечь на свою сторону не только противников, но и 
бывших сторонников местных национальных религий. Но буддизм все-таки не может ос-
паривать пальму первенства у христианства, поскольку в его вероучении содержится мно-
гое из того, что составляет особенности восточного типа характера и мышления. Важней-
шим положением вероучения буддизма является идея тождества между бытием и страда-
нием. Буддизм не стал опровергать развитое брахманизмом учение о переселении душ, но 
внес в него существенные изменения. Если брахманы говорили о том, что путем различ-
ных для каждого сословия обрядов, жертв и молитв можно достичь “хороших перерожде-
ний”, то буддизм объявил всякое перерождение, все виды бытия неизбежным несчастьем 
и злом. Поэтому высшей целью буддиста должно быть прекращение перерождений и дос-
тижение нирваны, то есть небытия. Для большинства людей достичь нирваны сразу, в 
данном перерождении, невозможно. Следуя по пути спасения, указанному Буддой, живое 
существо обычно должно снова и снова перерождаться. Но это будет путь восхождения к 
“высшей мудрости”, достигнув которой, существо может выйти из круговорота бытия, за-
вершить цепь своих перевоплощений. Буддисты признают возвещенные Буддой “четыре 
благородные истины”. Первая из них утверждает, что всякое существование есть страда-
ние. Вторая, что причина страданий заложена в самом человеке: это его жажда жизни, на-
слаждений, власти, богатства, это привязанность к жизни в любой ее форме. Третья исти-
на объявляет, что прекратить страдания возможно: для этого необходимо освободиться от 
жажды жизни, достичь состояния, при котором всякое сильное чувство отступает, всякое 
желание подавлено. Наконец, четвертая истина заключается в указании “благородного 
срединного восьмеричного пути”, состоящего из “праведного воззрения, праведного 
стремления, праведной речи, праведного поведения, праведной жизни, праведного учения, 
праведного созерцания, праведного размышления”. 

 
2. Бернаресская проповедь Будды – основа этики буддизма. 
Центр тяжести раннебудистского учения лежит в нравственной области, в нормах 

поведения человека. Через размышление и созерцание человек может достигнуть истины, 
найти правильный путь спасения и, соблюдая заповеди святого учения, достигнуть со-
вершенства. Элементарные, обязательные заповеди для последователей Будды: не убивать 
ни одного живого существа, не брать чужой собственности, не касаться чужой жены, не 
говорить неправды, не пить вина. Для тех же, кто стремится достигнуть совершенства, эти 
пять запретов развиваются в систему гораздо более строгих предписаний. Например, за-
прет нарушения супружеской верности расширяется до требования полного целомудрия, 
запрет брать чужую собственность заменяется требованием отказа от всякой вообще соб-
ственности и т.д. Словом, выполнение моральных предписаний буддизма означало требо-
вание монашеского образа жизни. 

 Одна из важных заповедей буддизма – любовь и милосердие ко всем живым суще-
ствам. Буддизм предписывает при этом не делать различия между ними и относиться с 
равным доброжелательством к добрым и злым, к людям и животным. Особая, исключи-
тельная привязанность к какому-либо отдельному человеку решительно осуждается. С 
другой стороны, буддистская любовь к живым существам – это не активная и деятельная 
любовь, а, скорее, пассивно-благожелательное настроение, непротивление злу, прощение 
обид. Последователь Будды ни в каком случае не должен платить злом на зло, ибо этим не 
уничтожаются, а лишь возрастают вражда и страдание. Нельзя даже защищать других от 
насилия, мстить за несправедливость, наказывать за убийство. Последователь Будды дол-
жен спокойно, терпеливо и бесстрастно относиться к злу, уклоняясь только от участия в 
нем. 

Основу мировоззрения буддизма составляют так называемые «четыре возвышен-
ные истины», в открытии которых и состояло «просветление» Будды Гаутамы. 



 8

Проповедь своего учения Будда начал с "четырёх благородных истин": о страдании 
и причине страдания, об устранения причины страдания и о пути к прекращению страда-
ний. Говорил он своим ученикам (бхикшу): "А вот, бхикшу, благая истина о том, что су-
ществует страдание. Рождение - страдание, старость - страдание, болезнь - страдание, 
смерть - страдание; соединение с тем, что неприятно, - страдание; разъединение с тем, что 
приятно, - страдание; когда нет возможности достичь желаемого - это тоже страдание". 

 Согласно первой истине, всё существование человека есть страдание, неудовле-
творённость, разочарование. Даже счастливые моменты его жизни в конечном итоге при-
водят к страданию, поскольку они связаны с "разъединением с приятным". Хотя страда-
ние универсально, оно не является изначальным и неибежным состоянием человека, по-
скольку имеет свою причину - желание или жажду удовольствий, - которая лежит в осно-
ве привязанности людей к существованию в этом мире. Такова вторая благородная исти-
на. Третья истина гласит, что причина страдания, поскольку она порождена самим чело-
веком, подвластна его воле и может быть им же устранена - чтобы положить конец стра-
даниям, надо прекратить испытывать желания. В четвёртой истине говориться о восьме-
ричном благородном пути: "Этот благой восьмеричный путь таков: правильные взгляды, 
правильные намерения, правильная речь, правильные действия, правильный образ жизни, 
правильные усилия, правильное осознание и правильное сосредоточение". Таким образом, 
восьмеричный путь включает три основные составляющие: культуру поведения (правиль-
ные мысль, слово, действие), культуру медитации (правильные осознание и сосредоточе-
ние) и культуру мудрости (правильные взгляды). 

 Из всех четырёх истин именно восьмеричный путь составляет главное своеобразие 
буддизма. Будда не просто говорит о возможности освобождения, но и указывает путь, 
следуя которому каждый человек собственными силами, без помощи Будды, способен 
достичь свободы и сам стать Буддой. Всё это очень отличается от других религий - ни од-
но религиозное учение не признаёт, что человек может своими усилиями сделать себя бо-
гоподобным существом. Встав на этот путь, можно прийти к высшей цели человека - вы-
ходу из круговорота перерождений (сансары), а значит к прекращению страданий и дос-
тижения нирваны. Следование только моральным заповедям приносит лишь временное 
облегчение. 

Как мы уже говорили, в буддизме существует так называемый восьмеричный путь 
к истине, который описывает то, как люди должны жить. Буддизм отмечает, что если че-
ловек следует восьмеричному пути во всех его категориях, то он сможет достичь гармо-
нии и счастья, достичь состояния нирваны.  

 
3. Центральные понятия буддийской нравственности.  Специфика ценностно-

го отношения к миру. 
 Буддизм можно отнести к категории «этических религий», поскольку буддийская 

традиция породила богатейший дисскурс в области морали и праведного, должного пове-
дения. В то же время, буддийскую этику нельзя понимать в отрыве от главной цели буд-
дизма – окончательного освобождения от привязанности к этому миру, выходу за его пре-
делы, а значит, и за пределы дуализма добра и зла в его «посюстороннем», мирском по-
нимании. Этическая система, регулирующая поведение в этом мире в конечном итоге не 
имеет самостоятельного значения, она подчинена идеалу нирваны, который определяет 
содержание этики, но и, в известном смысле, отрицает ее. Центральным понятием собст-
венно буддийской этической системы является карма – волевое, намеренное действие, по-
рождающее этически позитивные или негативные следствия, которые проявляются либо в 
этом, либо в последующем рождении человека, совершившего эти действия. Карма может 
пониматься как совокупность действий человека, некая сумма его заслуг (пуння), опреде-
ляющая его следующее рождение на более высокой или более низкой ступени в мировой 
иерархии существ, включая небеса и преисподнюю4. В сущности, весь круговорот мира, 
                                                           
4
 Религиоведение / Энциклопедический словарь. –М.: Академический проект, 2006. –С.159 



 9

сансара, приводится в движение мириадами волевых кармических действий. Все действия 
выстраиваются на шкале «добродетелей» или «грехов» по принципу соответствия или не-
соответствия буддийскому Пути освобождения. Главными, корневыми грехами, привязы-
вающими к бесконечному колесу рождений и смертей (сансаре), являются алчность (лоб-
ха), ненависть (доса) и заблуждение (моха); именно к этим трем сводятся в конечном ито-
ге все остальные формы неправедного поведения. Усилия, направленные на преодоление 
этих «корней», есть Путь добродетели; окончательный отрыв от них и есть нирвана, выс-
шая цель буддизма. Идея Пути к нирване включает и более позитивное, развернутое из-
ложение буддийской этики. Путь, или Срединный Путь, или Восьмеричный Путь есть 
Четвертая Благородная Истина учения. Путь включает три составляющие: мудрость (пан-
ня, праджня), мораль (шила) и концентрация (самадхи). Вторая составляющая как раз и 
может быть развернута в этическую систему, и понятие «шила» обычно переводится как 
«мораль» или «моральность». К понятию «шила» относятся три элемента Пути: правиль-
ная речь, правильные поступки, правильный образ жизни. Во всех трех случаях общим 
мотивом является отказ от алчности, ненависти и иллюзий в словах и поступках, отказ от 
образа жизни, так или иначе наносящих вред окружающим существам или связанных с 
нарушением этических правил. Пять главных правил (условно говоря, «заповедей») сле-
дующие: избегать убийства живых существ; не брать того, что не дано (иногда отождеств-
ляется с запретом кражи); избегать чувственных излишеств (сюда включается прежде все-
го недолжное сексуальное поведение, в частности прелюбодеяние); избегать ложных ре-
чей (а также обмана вообще); избегать приема веществ, вызывающих опьянение. Хотя эти 
главные правила распространяются на всех буддистов, монахов и мирян, разница между 
монашеской и мирской этикой огромна. Применительно к монахам пять главных правил 
интерпретируются в гораздо более строгом духе: напр., правило неубийства безусловно 
распространяется на все живые существа, тогда как для мирянина это прежде всего чело-
векоубийство; правило о чувственных излишествах интерпретируется как запрет на лю-
бые сексуальные отношения, тогда как для мирян это в основном только прелюбодеяние. 
Кроме того, существуют еще десятки и даже сотни правил монашеской дисциплины, ко-
торые добавляются к главным пяти правилам (напр., избегание золота и серебра; отказ от 
твердой пищи после полудня и т. п.). Мирская и социальная этика в буддийской традиции 
в целом прописана гораздо слабее, чем монашеская, и есть лишь немного текстов, которые 
в общем плане предписывают личную лояльность и мягкость в родственных и социальных 
отношениях. Буддизм не делает сильного акцента на семейных ценностях (практически 
отсутствует ритуал бракосочетания, и участие буддийских монахов в нем минимально). 
Благие дела, создающие «позитивную» карму, сводятся к выполнению главных пяти пра-
вил, и прежде всего к проявлению тех качеств, которые соответствуют идеалу освобожде-
ния: щедрости, отказу от излишеств (притом, что богатство прямо не осуждается), пре-
одолению эгоизма, состраданию; эти же качества проецируются на идеал праведного пра-
вителя и справедливой власти. Сострадание (каруна) становится главным этическим идеа-
лом буддизма  

Буддизму чужда жесткая, абсолютистская этика; впрочем, ее нельзя назвать и чис-
то утилитарной. Скорее в ее основе лежит праведный образец того, кто следует Пути. Дух 
буддийской «отрешенности» придает буддийскому идеальному поведению своеобразный 
стиль умиротворенности и взаимной мягкости в отношениях между людьми. 

 
1.3. Лекция №3 (2 часа) 
Тема: Формирование ценностей в иудаизме 
1.3.1. Вопросы лекции 
1. Религиозно общественные предпосылки возникновения иудаизма. 
2. Противоречивые тенденции в системе духовных ценностей иудаизма. 
3. Ценность человеческой личности и обоснование иудаизмом её прав. 
 



 10

1.3.2. Краткое содержание вопросов 
1. Религиозно общественные предпосылки возникновения  иудаизма 
образом связаны, что подтверждается и Как примере иудаизма. Эта религия должна 

быть рассмотрена более подробно по двум причинам. Во-первых, на ее основе зародилось 
христианство. Во-вторых, иудаизм является действующей религией, и многие ее последо-
ватели - это члены российского общества.  

Иудаизм — религиозная система, возникшая на территории ; Палестины на рубеже 
II—I тысячелетия до н.э. Термин «иудаизм» происходит от названия еврейского племен-
ного объединения Иуды, которое было самым многочисленным среди всех 12 еврейских 
племен («двенадцать колен израилевых»), а в конце XI века до н. э. стало господствую-
щим племенем, поскольку в этот момент во главе сформировавшегося Израильско-
иудейского государства стал выходец из этого племени царь Давид. Вероучение иудаизма 
изложено в ряде канонических документов: Священном Писании (Танах) и Священном 
Предании (Талмуд). Содержание Священного Писания известно широкому читателю по 
Ветхому Завету Библии — главной вероучительной книге иудаистов и христиан. Иудаизм 
называют национальной религией евреев. Историки отмечают, что формирование иудаиз-
ма как национальной религии евреев началось задолго до XIII века, когда их кочевые пле-
мена вторглись на территорию Палестины. Первоначально верования, ритуалы и обряды 
еврейских племен принципиально не отличались от верований, ритуалов и обрядов других 
народов, находящихся на аналогичной стадии развития. Знакомство с содержанием Вет-
хого Завета свидетельствует о сильном распространении и влиянии среди еврейских пле-
мен тотемистических, анимистических, магических верований и обрядов. Религиозно-
культовая система того периода носила ярко выраженный политеистический характер. И 
лишь начиная с XIII века до н. э., после вторжения еврейских племен на территорию Па-
лестины и формирования там еврейского государства, начинает складываться иудаизм как 
монотеистическая религия. Естественно, монотеизм не мог сложиться в одночасье. Фор-
мирование монотеизма заняло относительно длительный исторический период и предпо-
лагало существование каких-то переходных форм. Такой переходной формой на пути 
формирования монотеизма являлся генотеизм. Генотеизм предполагает существование у 
того или иного народа веры в одного Бога. У еврейского народа таким Богом был бог Яхве 
(Иегова). И вся религиозно-культовая деятельность, система социальных норм и социаль-
ных взаимодействий еврейского народа строилась вокруг этого Бога. Согласно библей-
скому повествованию, Бог Яхве через пророка Моисея предложил народу Израиля союз 
— «завет». Этот завет содержит два ключевых положения. Первое — евреи обязаны при-
знать, что Бог Яхве — это не просто один из богов, пусть даже самый сильный и могуще-
ственный, но единственный Бог, творец и повелитель всего того, что происходит в приро-
де, обществе и судьбе каждого человека. Второе — еврейский народ является избранным 
Богом Народом, Он будет находиться под особым покровительством всемогущего Бога до 
тех пор, пока останется ему верным. Эти два положения являются центральными в рели-
гиозно-культовой системе иудаизма. Несмотря на то, что в иудаизме Бог провозглашается 
творцом и управителем всего человечества, он подчеркивает, что еврейский народ — это 
особый, Богом избранный народ, народ — Мессия, призванный осуществлять особую ци-
вилизаторскую миссию с целью установления на земле царства благоденствия, мира и 
справедливости. Казалось было бы логичным стремление представителей иудаизма выйти 
за рамки отдельного народа, распространяя свою веру среди других народов. Но иудаист-
ское духовенство препятствует ассимиляции евреев.  

Иудаизм ориентирует еврейский народ на этническую замкнутость. И это имеет 
свои негативные последствия, связанные с противопоставлением евреев другим народам. 
Но наряду с негативными моментами I эта ориентация явилась одной из причин исключи-
тельной жизнестойкости еврейского народа, на долю которого в истории выпали очень 
тяжелые испытания. Одним из таких испытаний явилось завоевание Палестины в 322 году 
до н. э. Александром Македонским. Это событие привело ко второму наиболее значитель-



 11

ному расселению евреев в странах Восточного Средиземноморья. Иудейская война (66—
73 гг. н. э.) закончившаяся поражением евреев, а также подавление антиримского восста-
ния под предводительством Бар-Кохбы (135 г. н. э.) привели к массовой депортации евре-
ев и их расселению по всему свету. В период расселения (диаспоры) создается Талмуд, 
который становится основой законодательства, судопроизводства и морально-этическим 
кодексом для верующих евреев. На основе Ветхого Завета и Талмуда функционирует иу-
даизм как сложный комплекс религиозных представлений и обрядов, морально-этических 
и правовых норм, регулирующих всю жизнедеятельность еврея как индивида, еврейского 
общества и государства. 

 
2. Противоречивые тенденции в системе духовных ценностей иудаизма. 
Иудаизм - современное название древнейшей монотеистической религии мира. На-

звание происходит от греческого слова “иудаисмос”, которым в начале новой эры обозна-
чали религию еврейского народа. О мировом значении этой религии нельзя сказать выра-
зительнее и лучше русского мыслителя Н.Я. Данилевского: “среди него (еврейства) выра-
боталось то религиозное миросозерцание, которое подчинило себе самые высокие разви-
тые цивилизации и которому суждено было сделаться религиею всех народов, единою, 
вечною и непреходящую ее формой5. Более того, он полагал, что иудаизм является осно-
вой особой еврейской цивилизации. Естественно, что говоря о “всех народах”, автор имел 
ввиду единоверных ему приверженцев христианства, которое зародилось в иудаизме и в 
значительной степени прямо переняло его религиозную традицию. Эту мысль продолжает 
великий русский религиозный философ В. Соловьев, подчеркнув, что только у евреев ре-
лигия принимает форму Союза или Завета между Богом и человеком как между сущест-
вами, “хотя и неравносильными, но нравственно однородными”6. 

Иудаизм утверждает, что, следуя всеми силами предписаниям Торы и ее раввини-
стических толкований, человек может вести жизнь, наполненную божественно направ-
ляемой святостью, и что именно так он может достигнуть совершенства и единения с Бо-
гом. 

Для иудаизма Тора и обширная традиция ее интерпретации — сложный, но верный 
путь к святой жизни и близости к Богу. Но, как уже было сказано выше, иудаизм — в 
высшей степени вариативная религия. Это не просто неподвижный комплекс верований и 
моделей поведения, существовавших тысячелетия, иудаизм — это также и религиозная 
способность воспринимать самые разнообразные идеи и убеждения, находящиеся подчас 
в видимом противоречии друг с другом. Так, например, в противоположность к вышеупо-
мянутому фокусированию на интерпретации Торы и внешнем соблюдении заповедей в 
иудаизме существует другой край, который позволяет и допускает более простой, спон-
танный контакт между человеком и Богом. Особый характер простого, непосредственного 
прикосновения к божественному раскрывается в одной легенде из «Книги благочестивых» 
(XIII в., Германия), старше нашего раввинистического мифа об Акибе и Моисее почти на 
тысячу лет. Легенда рассказывает о пастухе, который не умел молиться и поэтому, по 
обыкновению, каждый день говорил: «Господин мира! Наверняка ты знаешь, что если бы 
у тебя был бы скот и ты поручил бы мне о нем заботиться, я взял бы плату с других, а с 
тебя не взял бы ничего, потому что я люблю тебя!» И так шло время. Однажды с пастухом 
повстречался ученый человек, который услышал, как тот молится, и сказал: «Глупец! 
Нельзя так молиться!» И когда пастух спросил, как надо это делать, мудрец научил его 
традиционному порядку молитв и всем положенным словам. Так, пастух перестал молить-
ся своим обычным способом, но и то, чему его научил мудрец, тоже вскоре забыл и пере-
стал молиться вовсе. Он боялся молиться по-старому, так как сведущий человек запретил 
ему. Однажды ночью тому человеку приснился сон, в котором некий голос велел ему: 
«Пойди к пастуху и скажи ему, чтобы он продолжал молиться так, как делал это до встре-
                                                           
5
 Данилевский, Н.Я.  Россия и Европа./ Н.Я. Данилевский.  СПб, 1995.-  С.402 

6
 Соловьев В. С.  Еврейство и христианский вопрос// Тайна Израиля. / В. С. Соловьев. СПб, -1993-  С.40 



 12

чи с тобой, а не то грех падет на тебя, ибо ты отнял у меня одного из тех, кто принадлежит 
миру грядущему». Ученый муж поступил так, как ему было велено. «Вот, — заключает 
легенда, — ни изучающий Тору, ни исполняющий Закон не будут вознаграждены больше, 
чем тот, кто имеет в сердце стремление к добру, ибо это великое дело. Ведь Всеблагой 
желает наши сердца! Поэтому пусть у людей будут добрые мысли и пусть обращены они 
будут к Святому! Благословен Он!» 

 
3 Ценность человеческой личности и обоснование иудаизмом её прав. 
Человек в иудаизме - цель и венец сотворения мира. Согласно талмудическим воз-

зрениям, человек - нечто среднее между небесными и земными созданиями. Он может 
возвысится и занять своё место среди существ небесных, если будет следовать Торе. И на-
оборот, если он не следует Торе, то становится существом полностью земным, "призем-
ленным". Человек сам волен выбрать свой путь и сам несет ответственность за свой вы-
бор. Так как человек создан по образу и подобию Божию, то иудаизм всегда проявляет за-
боту не только о душе, но и о теле. В отличие от некоторых других религиозных систем, в 
иудаизме не поощряется "умерщвление плоти", одиночество считается ненормальным со-
стоянием, отсутствие семьи - величайшем несчастьем. Вообще, нет в иудаизме ценности 
выше, чем человеческая жизнь. В талмудическом трактате "Санхедрин" сказано: Если че-
ловека заставляют преступить заповеди Торы, угрожая ему смертью - пусть преступит, но 
не умрет". Исключение составляет лишь запрет идолопоклонства, кровопролития и раз-
врата. 

 С пониманием ценности человеческой личности связано обоснование иудаизмом 
её прав. Каждый еврей имеет право свободно высказываться по любому вопросу общест-
венной жизни; мнение меньшинства не должно подавляться мнением большинства, ибо 
истина не определяется числом голосов. Поэтому, в частности, в талмудических дискус-
сиях фиксируются даже индивидуальные высказывания, идущие вразрез с точкой зрения 
всех остальных участников. Жизнь в изгнании наложила свой отпечаток на отношение 
иудаизма к неевреям, чужим религиям и государствам. В ортодоксальном иудаизме любой 
человек, независимо от национальности, прежде всего - человек, созданный по образу и 
подобию Божьему. Ценность человеческой жизни одинакова высока, идет ли речь о еврее 
или нееврее. Поэтому евреи обязаны соблюдать по отношению к неевреям те же самые 
морально-этические заповеди Торы: "не убий", "не укради", " не прелюбодействуй" и т. д. 
например, врач-еврей обязан пренебречь субботним отдыхом, если стоит вопрос о спасе-
нии жизни пациента - нееврея. Однако два тысячелетия изгнания, положения "чужаков", 
те или иные формы преследований способствовали развитию национального недоверия. 
Евреи склонны очень обостренно воспринимать высказывания в свой адрес - даже если 
эти высказывания абсолютно безобидны. Недружественное отношение к тому или иному 
еврею, подчас заслуженное, воспринимается в еврейской среде преувеличенно. Впрочем, 
пылкие выражения симпатий к еврейству тоже вызывают настороженность. Боязнь анти-
семитизма глубоко засела в сознании народа, и трагические события ХХ века лишь усили-
вают её. 

Такое положение не могло не привести к появлению резких высказываний в иудей-
ских источниках по отношению к неевреям. И эти высказывания звучат тем более жестко, 
чем суровее были гонения на иудаизм и евреев. 

 
1.4.Лекция №4 (2 часа) 
Тема: Возникновение христианства и его ценностей 
1.4.1.  Вопросы лекции 
1 Нагорная проповедь Христа – квинтэссенция этической системы христианства. 
2. Гуманизм – одна из величайших ценностей христианства 
3. Основные этические ценности христианства. Утверждение верховенства духов-

ного над материальным. 



 13

1.4.2.  Краткое содержание вопросов 
1 Нагорная проповедь Христа – квинтэссенция этической системы 

христианства. 
В Евангелиях довольно четко обозначена линия противопоставления нового учения 

иудаизму. Эта линия уже отчетливо обозначена в знаменитой Нагорной проповеди Иисуса 
Христа, которая воспроизводится в Евангелии от Матфея. «Вы слушали, что сказано 
древним: «Не прелюбодействуй. А я говорю вам, что всякий, кто смотрит на женщину с 
вожделением, уже прелюбодействует с нею в сердце своем». Сказано также, что если кто 
разведется с женою своею, пусть даст ей разводную. А я говорю вам: кто разводится с же-
ною своею кроме вины любодеяния, тот подает ей повод прелюбодействовать, а кто же-
нится на разведенной, тот прелюбодействует. Еще слышали вы, что сказано древним: не 
преступай клятвы, но исполняй пред Господом клятвы твои. А я говорю вам: не клянись 
вовсе, ни небом, потому что оно престол Божий; ни Землею, потому что она подножье ног 
Его — Да будет слово ваше: да, да, нет, нет, а что сверх этого, то от лукавого. — Вы слы-
шали, что сказано: «око за око, зуб за зуб». А я говорю вам: не противься злому, но кто 
ударит тебя в правую щеку твою, обрати к нему и другую, — Вы слышали, что сказано: 
люби ближнего твоего и ненавидь врага твоего. А я говорю вам: любите врагов ваших, 
благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящих вас и молитесь за оби-
жающих вас и гонящих вас» (Мф. 5. 27-44).Таким образом, основное направление в пере-
осмыслении иудаизма христианством состоит в углублении содержательного нравствен-
ного начала религиозного учения под углом зрения утверждения ведущей роли принципа 
любви. Заповедь любви: любви к Богу, любви к ближнему, в том числе и к своему врагу 
многие религиоведы считают краеугольным камнем религиозно-нравственного учения 
христианства. Во время Нагорной проповеди Иисус Христос обозначил тот нравственный 
идеал, следуя которому люди могли надеяться спасти свою душу и попасть в царство Бо-
жие: Блаженны нищие духом, ибо их есть Царство Небесное. Блаженны плачущие, ибо 
они утешаться. Блаженны, кроткие, ибо они наследуют землю. Блаженны алчущие и жаж-
дущие правды, ибо они насытятся. Блаженны милостивы, ибо они помилованы будут. 
Блаженны, чистые сердцем, ибо они Бога узрят. Блаженны миротворцы, ибо они будут 
наречены сынами Божьими. Блаженны изгнанные за правду, ибо их есть Царство Небес-
ное (Мф. 5. 3-10). Вместе с тем, в Новозаветной проповеди довольно отчетливо прозвуча-
ли и социальные мотивы: идея равенства всех людей перед Богом, осуждение богатства, 
насилия, эксплуатации. «Удобней верблюду пройти сквозь игольные уши, нежели богато-
му войти в царство Божие». Особенно явственно социальный мотив прозвучал в открове-
нии Иоанна Богослова — Апокалипсисе. Все содержание этого произведения пронизано 
идеей возмездия, которое наступит в час Страшного суда. И суд этот, по мнению автора 
Апокалипсиса, наступит скоро, еще при жизни этого поколения. Но не следует на основа-
нии этих высказываний превращать Новый завет в революционный манифест, а Иисуса 
Христа объявлять революционером, как это нередко делали некоторые леворадикальные 
богословы в прошлом и в настоящем. Христианство — это не социальное, а прежде всего 
нравственно-религиозное учение. Иисус Христос учил: отдайте кесарю кесарево — а Богу 
— Богово. Тем не менее социальные мотивы раннехристианской проповеди оказывали и 
оказывают большое влияние на общественно-политические движения во всем мире. Ос-
новная мысль Евангельской проповеди Иисуса Христа состояла в том, чтобы донести до 
всех людей мысль, что Бог — Отец всех людей — послал его возвестить людям о скором 
установлении царства Божия. Благовесть — то есть весть о спасении людей от духовной 
смерти, о приобщении мира к Божественной жизни, Царствию Божию как высшей его це-
ли. Оно наступит тогда, когда в душах людей воцарится Господь, когда они ощутят свет-
лое, радостное чувство близости Отца Небесного. Нет ни одного параграфа в Нагорной 
проповеди, в котором бы не было подчеркнуто различие между христианскими и нехри-
стианскими нормами. Эта тема пронизывает и объединяет всю Проповедь; все остальное 
— лишь вариации на эту тему. Иногда Иисус противопоставляет Своих последователей 



 14

язычникам: язычники любят и приветствуют только друзей, христиане же должны любить 
и своих врагов; язычники молятся, по обычаю, «многословно», христиане же должны мо-
литься в смиренном почтении детей перед своим Отцом Небесным; язычники заняты 
своими материальными нуждами, христиане же должны искать прежде Царства Божьего и 
правды Его. 

Итак, последователи Иисуса должны быть иными и отличаться как от номинальной 
церкви, так и от внецерковного мира, как от религиозных, так и от нерелигиозных людей. 
Нагорная проповедь является наиболее полным новозаветным описанием христианской 
контркультуры. Здесь показаны и христианская система ценностей, и этический образец, и 
набожность, отношение к деньгам, цель, жизненный стиль и система взаимоотношений — 
и все это полностью отличается от нехристианского мира. И эта христианская контркуль-
тура является жизнью Царства Божьего, жизнью полностью человеческой, но подчиняю-
щейся божественным законам. 

 
2. Гуманизм - одна из величайших ценностей учения христианства. 
Николай Бердяев в своей работе «Экзистенциальная диалектика божественного и 

человеческого» высказал мысль, что «ложь гуманизма» заключается в идее самодостаточ-
ности человека, самообоготворении его, то есть в отрицании христианской идеи богоче-
ловечности.  

Согласно взглядам Н.Бердяева, когда человек остаётся с самим собой, замыкается в 
человеческом, он создаёт себе идолов, без которых он не может возвышаться. «В христи-
анстве заложена высшая человечность, так как оно опирается на богочеловечность и на 
христианский персонализм, на признание высшей ценности всякой человеческой лично-
сти».  

Гуманизм как мировоззренческий и методологический принцип лежит в основе бы-
тия современной индустриально-информационной цивилизации, представленной наибо-
лее явно промышленно развитыми странами. Этот принцип воплощается в трёх основных 
категориях:  

1) общечеловеческие ценности,  
2) права человека,  
3) идеал всемерно развитой гармоничной личности.  
Выступление митрополита Кирилла «Права человека и нравственная ответствен-

ность» на X Всемирном Русском Народном Соборе содержит развёрнутый анализ исполь-
зования концепции прав человека в современном мире. Автор признает, что человек обла-
дает полной автономией в принятии или не принятии тех или иных правил поведения: 
«Это свобода, пред которой останавливается Сам Бог».  

Христианство не оспаривает этот тезис секулярного гуманизма. Оно оспаривает 
утверждение о способности человека автономно делать выбор, соответствующий его на-
стоящему благу. Согласно концепции РПЦ, это вызвано тем, что человек в состоянии гре-
ха не всегда может ясно распознавать, что есть добро, а что есть зло. Его разум, воля и 
чувства находятся в сфере действия греха. Бог помогает человеку сохранить эту способ-
ность распознавания через Своё Откровение, содержащее известный свод заповедей. Кро-
ме упомянутых высказываний, имеются и более крайние точки зрения, с явно отрицатель-
ным отношением к гуманизму. Догматический характер религиозного учения, следование 
созданным когда-то в древности, в эпоху неразвитой науки, легендам, органически чуждо 
духу научных исканий. Вместе с тем, вдумчивый учёный должен признать существование 
людей верующих в Бога и понимать мотивы их поведения, строй их мышления. Учёный 
должен мучиться угрызениями совести за неизбежные в жизни этические ошибки, и 
вследствие этого осознавать силу моральных норм. Он должен чувствовать ответствен-
ность за использование результатов открытий, выступать за «очеловечение» науки. Мож-
но только радоваться тому, что руководители Российской Академии наук не отказывались 
от встреч с иерархами Русской православной Церкви и такие встречи состоялись. 



 15

 
3. Основные этические ценности христианства. Утверждение верховенства 

духовного над материальным. 
 Ценностные ориентации – это важнейшие элементы внутренней структуры лично-

сти, закрепленные жизненным опытом индивида, всей совокупностью его переживаний и 
отграничивающие значимое, существенное для человека от незначимого, несущественно-
го. Совокупность сложившихся, устоявшихся ценностных ориентаций образует своего ро-
да ось сознания, обеспечивающую устойчивость личности, преемственность определенно-
го типа поведения и деятельности. В силу этого ценностные ориентации выступают важ-
нейшим, детерминирующим мотивом поведения человека. Ценностные ориентации пред-
ставляют собой совокупность философских, политических, эстетических, нравственных 
убеждений человека, глубокие и постоянные привязанности, нравственные принципы по-
ведения. В любом обществе ценностные ориентации личности оказываются объектом 
воспитания, целенаправленного воздействия. 

 Христианство содержит весь набор ценностных ориентаций. Ведущее место среди 
них занимает морально-этическая проблематика. Фигурально выражаясь, христианство – 
это не столько религия об устройстве мироздания и общества, сколько религия о том, как 
жить человеку, о смысле человеческого бытия, о совести, долге, чести и т.д. Даже сугубо 
культовым богослужебным действиям христианство придало морально-этическую на-
правленность. 

 Главная этическая ценность в христианстве – это сам Бог. Бог – это любовь, лю-
бовь ко всем народам, признающим и почитающим его. Для него нет избранного народа. 
Сама идея превосходства одного народа над другим чужда христианству. 

 В этом отношении христианство коренным образом отличается от иудейства, в ко-
тором признается превосходство евреев над другими народами. Благочестивый и ученый 
священник иудеев Ездра, обращаясь к своему богу Яхве, говорил: "Для нас, Господи, соз-
дал Ты век сей, о прочих же народах, происшедших от Адама, Ты сказал, что они ничто, 
но подобны слюне, и все множество их Ты уподобил каплям, капающим из сосуда. И ны-
не, Господи, вот эти народы, за ничто Тобою признанные, начали владычествовать над 
нами. Мы же, народ Твой, которого Ты назвал Твоим первенцем, единородным, возлюб-
ленным Твоим, преданы в руки их. Если для нас создан век сей, то почему не получаем 
мы наследия с веком? и доколь это?" 

 "Каким ужасающим холодом веет от этих слов, какая странная отчужденность от 
всех людей слышится здесь! – пишет русский культуролог В.В. Розанов – Кроме своего 
народа, все остальные племена земные не только пренебрежены, но почти забыты. Во 
всемирной истории и во всемирной литературе, где было так много унижения и гордости, 
возвеличения и падения, вероятно, никогда не были сказаны слова такой презрительности, 
как эти". 

В отличие от иудаизма христианство является религией любви и помощи ближне-
му, религией Откровения и победы над смертью и мраком незнания, религией обновле-
ния. 

 
1.5.Лекция №5 (2 часа) 
Тема: Ценностные ориентации православия 
1.5.1. Вопросы лекции 
1 Причины раскола христианской церкви. 10 библейских заповедей – основа 

христианской этики. 
2. Нравственные ценности в православии. Понятие нравственного долга.  
3 В.С. Соловьев о «нравственном добре» 
1.5.2. Краткое содержание вопросов 
1 Причины раскола христианской церкви. 10 библейских заповедей – основа 

христианской этики. 



 16

Христианство – наиболее распространенная мировая религия и одна из самых раз-
витых религиозных систем мира. На начало третьего тысячелетия это самая многочислен-
ная религия мира. И хотя христианство в лице своих последователей встречается на всех 
континентах, а на некоторых абсолютно господствует (Европа, Америка, Австралия), это 
как раз та единственная религия, которая характерна для западного мира в противовес 
восточному с его множеством различных религиозных систем. 

Христианство – это собирательный термин для характеристики трех основных на-
правлений: православия, католицизма и протестантизма. В реальности христианство ни-
когда не представляло собой единой организации. В многочисленных провинциях Рим-
ской империи оно приобретало свою специфику, приспосабливаясь к условиям каждого 
региона, к местной культуре, обычаям, традициям. 

Знание причин, предпосылок и условий раскола одной мировой религии на три 
главных направления дает важное представление о формировании современного общест-
ва, помогает понять основные процессы на пути становления религии. Вопросы конфлик-
тов религиозных течений заставляют задуматься об их сути, предлагают решить для себя 
их и являются важными аспектами на пути формирования личности. Актуальность данной 
темы в эпоху глобализации и отчуждения от церкви современного общества подтвержда-
ется продолжающимися спорами церквей и конфессий. 

Предпосылки раскола возникли еще в конце IV начале - V в. Став государственной 
религией, христианство было уже неотделимо от экономических и политических потрясе-
ний, переживаемых этой огромной державой. Во время Никейского и I Константинополь-
ского соборов оно выглядело относительно единым, несмотря на внутренние распри и бо-
гословские споры. Однако это единство зиждилось не на признании всеми авторитета 
римских епископов, а на власти императоров, которая распространялась и на религиозную 
область. Так, Никейский собор проходил под руководством императора Константина, а 
римский епископат на нем представляли пресвитеры Витус и Винцент. 

С помощью политических интриг епископы сумели не только укрепить свое влия-
ние в западном мире, но даже создать свое собственное государство - Папскую область 
(756-1870 гг.), которая занимала всю центральную часть Апенинского полуострова. Укре-
пив свою власть на Западе, папы попытались подчинить себе все христианство, но безус-
пешно. Восточное духовенство подчинялось императору, а тот и не думал поступаться хо-
тя бы частью своей власти в пользу самозваного “наместника Христа”, восседавшего на 
епископской кафедре в Риме. Достаточно серьезные расхождения между Римом и Кон-
стантинополем проявились еще на Трульском соборе 692 г., когда из 85 правил Рим (рим-
ский папа) принял только 50. 

В 867 году римский папа Николай I и Константинопольский патриарх Фотий пре-
дали друг друга публичному проклятию. А в XI в. вражда вспыхнула с новой силой, и в 
1054 г. произошел окончательный раскол в христианстве. Вызван он был притязаниями 
папы Льва IX на территории, подчинявшиеся патриарху. Патриарх Михаил Керулларий 
отверг эти домогательства, вслед за чем последовали взаимные анафемы (т.е. церковные 
проклятия) и обвинения в ереси. Западная церковь стала называться римско-католической, 
что означало римская всемирная церковь, а восточная - православной, т.е. верной догма-
там.  

Таким образом, причиной раскола христианства было стремление высших иерар-
хов западной и восточной церквей к расширению границ своего влияния. Это была борьба 
за власть. Обнаружились и другие расхождения в вероучении и культе, но они были ско-
рее следствием взаимной борьбы церковных иерархов, чем причиной раскола христианст-
ва. Так, даже беглое знакомство с историей христианства показывает, что католицизм и 
православие имеют сугубо земные истоки. Раскол христианства вызван чисто историче-
скими обстоятельствами. 

Главной священной книгой православных является Библия, именуемая в русской 
традиции Священным писанием, а также Священное предание, которое составляют поста-



 17

новления первых семи Вселенских соборов и творения "Отцов церкви" Афанасия Алек-
сандрийского, Василия Великого, Григория Богослова, Иоанна Дамаскина, Иоанна Злато-
уста. 

С этим взглядом на человека связано характерное только для христианства понятие 
"таинства" - особого культового действия, призванного реально ввести божественное в 
жизнь человека. Они занимают важное место в православии. Во время таинств, по учению 
церкви, на верующих сходит особая благодать. 

Кроме икон православная церковь чтит останки тел святых - мощи. Считается, что 
по Божественной милости мощи остаются нетленными. Как мы уже знаем, по православ-
ному верованию, тело неразрывно связано с духом даже после смерти, значит, останки тел 
святых связаны с духом Святым. Поэтому считается, что возможно влияние мощей на 
жизнь верующих. Обычно мощи помещаются в специальный металлический ларец (раку) 
и находятся в церкви, со свободным доступом к ним всех верующих христиан. 

Интересно, что проповедь в православном богослужении, в отличие от католиче-
ского, центрального значения не имеет, потому что в самой службе достаточно проповед-
нических слов. Обычно православная служба ведется на национальном языке (греческом, 
сирийском, грузинском, английском и т. п.). Часто церковно-славянский язык, используе-
мый в русской православной церкви, неверно отождествляют с древнерусским или старо-
славянским. Церковно-славянский язык - это искусственный язык, созданный на основе 
южнославянских диалектов IX-го века. Литургические тексты и богослужебные книги 
были переведены на церковно-славянский язык создателями славянской азбуки святыми 
Кириллом и Мефодием в 60-е годы IX-го века.  

 
2. Нравственные ценности в православии. Понятие нравственного долга.  
Существуют две особенности, отличающие нравственные ценности Православия от 

представлений о нравственности подавляющего большинства других вероучений: призна-
ние полноценности свободной воли человека и указание на то, что только деятельным ми-
лосердием к нуждающимся стяжать святость. Напротив, в большинстве других вероуче-
ний свобода человека не признается, а святость стяжается неким «волшебным», чудесным 
образом. Следствием этого является противопоставление «наших святых» и «не-наших 
грешников», а также противопоставление «мира сего» и «Царства Небесного», как двух 
противоположных и несовместимых понятий. 

Рассмотрим отличия нравственных ценностей Православия от других вероучений - 
традиционного ислама, нетрадиционного ислама, «нового» буддизма и протестантизма. 

Нравственные ценности традиционного ислама от православных не отличаются: 
ислам признает наличие свободной воли у человека и, соответственно, его ответствен-
ность за свои поступки. Так же, как и Православие, ислам учит тому, что человек – не 
продукт животной эволюции, но сотворен «по образу Божию», то есть наделен свободой 
нравственного выбора между добром и злом, а после смерти он должен будет дать ответ о 
том, как он этим «талантом» распорядился. Таким образом, в главном нравственные цен-
ности Православия и ислама – одинаковы, но в последнем, чтобы стяжать Божью милость, 
необходимо всю жизнь просить об этом Творца, подавать милостыню, помогать нуждаю-
щемся. 

Христос делал акцент именно на других: «Сия есть заповедь Моя, да любите друг 
друга, как Я возлюбил вас… Вы - друзья Мои, … Я уже не называю вас рабами…Сие за-
поведую вам, да любите друг друга.» . При этом Господь, в отличие от известного специа-
листа по диагностике кармы Лазарева, под словом «любовь» подразумевал не только 
«чувство любви», переживаемое в самом себе, но и его выражения в конкретных делах и 
поступках: «Тогда скажет Царь тем, которые по правую сторону Его: «приидите, благо-
словенные Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам от создания мира: ибо алкал 
Я, и вы дали Мне есть; жаждал, и вы напоили Меня; был странником, и вы приняли Ме-
ня» (Мф.25,34-35). Для того чтобы напоить страждущего, одеть раздетого и посетить 



 18

больного не требуется вмешательства никаких сверхъестественных сил. Также в рамках 
человеческих возможностей в любую секунду своей жизни раскаяться в любом из своих 
грехов: даже такая безвыходная ситуация, как распятие на кресте, не лишила разбойника 
свободы выбора. Свобода личности по отношению ко всему и даже к своей собственной 
природе и всем ее свойствам - это и есть тот Образ Божий, который сокрыт в каждом из 
людей. При этом важна практическая помощь ближним. В частности, Иоанн Златоуст пи-
сал о «ревнующих только о духовном подвиге»: «Долг любви к ближним состоит в том, 
чтобы не от них принимать, но им давать. А это зависит от трудолюбия - чтобы не прини-
мать (от других ничего) и не жить в праздности, но трудясь давать другим: «блаженнее 
давать, нежели принимать» (Деян. 20,35). И делати, говорит, своими руками. Итак, где 
пребывают ревнующие только о духовном подвиге? Видишь, как он отнял у них всякий 
предлог к извинению себя, сказавши: своими руками. Совершает ли кто руками пост? 
Всенощное бдение? Возлежание на голой земле? Конечно, никто не скажет этого; он го-
ворит о труде духовном, потому что давать другим от своих трудов есть подвиг подлинно 
духовный, и ничего нет равного ему». Процесс претворения в жизнь нравственных ценно-
стей Православия был определен еще в апостольские времена. Как писал апостол Павел: 
«Носите бремена друг друга, и таким образом исполните закон Христов» (Гал 6,2). 

Не нравственность человека является следствием его приобщения к таинствам, а 
наоборот, условием приобщения к таинствам является нравственность. Это очень нагляд-
но демонстрирует только в русском Православии сохранившийся обычай обязательной 
исповеди перед причастием. Смысл этой традиции не в том, что так проще стяжать «бо-
жественных энергий», а в том, чтобы напомнить человеку, что условием вхождения на 
трапезу Господню являются не деньги, здоровье, знания, амулет, знание Библии наизусть 
или «сверхъестественные способности» к чудотворению, а чистая совесть. Это очень важ-
но – объяснить человеку, что сначала он должен раскаяться, а потом только приходить к 
Богу, а не наоборот. 

 
3. В.С. Соловьев о «нравственном добре» 
Проблема соотношения добра и зла волновала философов во все времена. Книга 

Вл. Соловьева “Оправдание добра” - одна из попыток вновь обратиться к этой проблеме. 
Почему же именно этой книге уделяется огромное и пристальное внимание?  

 В своей работе Соловьев пытается “оправдать” не только добро, но и бытие, жизнь 
в целом, замысел Божий о мире. Решение же второй задачи - оправдать доверие к добру, 
воодушевить на делание добра - сопряжено, как свидетельствует теория этики, с еще 
большими трудностями.  

“Всякое нравственное учение, какова бы ни была его внутренняя убедительность, 
или внешняя авторитетность, оставалось бы бессильным и бесплодным, если бы не нахо-
дило для себя твердых точек опоры в самой нравственной природе человека”7. Как мы ви-
дим, у Соловьева не вызывает сомнения, что общечеловеческая нравственность является 
основой для любого значительного построения в области этики.  

По мнению Соловьева, принципиальное значение чувства стыда заключается в том, 
что именно этим чувством “определяется этическое отношение человека к материальной 
природе” . Человек стыдится господства материальной природы в себе, он стыдится быть 
ей подчиненным, и тем самым он признает, относительно ее, свое достоинство и внутрен-
нюю независимость, в силу чего он должен обладать материальной природой, а не наобо-
рот.  

Анализируя размышления Вл. Соловьева о чувстве стыда и роли этого чувства в 
развитии человеческой нравственности, можно сделать вывод, что чувство стыда является 
основополагающим фактором, отличающим человека от животного. Оно формирует эти-

                                                           
7
  Соловьев В.С. Оправдание добра. Нравственная философия. / В.С, Соловьев - М.: Республика, 1996. – С. 

256  



 19

ческое восприятие человеком материальной природы. Чувство стыда - это средство под-
чинить стихийную жизнь человека жизни духовной.  

 Рядом с чувством стыда, которое Соловьев называет основным нравственным чув-
ством, в природе человека имеется и чувство жалости, которое составляет “корень этиче-
ского отношения уже не к низшему, материальному началу жизни в каждом человеке, а к 
другим человеческим и вообще живым существам, ему подобным”. Философ понимает 
жалость как ощущение чужого страдания или нужды, солидарность с другими. Из этого 
простого корня, в основе которого лежит родительская, особенно материнская любовь, 
происходят затем такие специфические нравственные чувства, как сострадание, милосер-
дие, совесть, вся многосложность внутренних и внешних социальных связей.  

 Соглашаясь с тем, что жалость в общечеловеческом понимании - это добро, и че-
ловек, проявляющий это чувство называется добрым, а человек безжалостный - злым, Со-
ловьев тем не менее утверждает, что всю нравственность и сущность всякого добра нельзя 
сводить только лишь к состраданию. 

Для Соловьева самое главное заключается в том, что только эти три первоначаль-
ных чувства - стыд, жалость и благоговение перед высшим авторитетом - могут быть га-
рантами нравственности, т.е. обеспечить личную нравственность человека. Лишь эти про-
стые чувства (каждое в отдельности и особенно все вместе) служат гарантией того, что 
человек, ими обладающий, не будет делать даже попыток убить, украсть, причинить иной 
вред другим людям. Такой человек стыдится быть плохим, он уже не только может не де-
лать зла, он теперь не может делать его и будет от него отказываться. Он теперь будет 
творить добро.  

 Итак, Вл. Соловьев “оправдал” добро в человеческой природе и решил вопрос о 
природе человека в пользу добра.  

 Личность человека - на первом плане. Но этот план тоже далеко не окончательный. 
Вл. Соловьев дает целую теорию семьи, где личность хотя и на первом плане, но находит-
ся в согласии с другим рядом личностей, или предков, или потомков. Половая любовь 
вполне оправданна, но и она не довлеет, а содержит в себе и многое другое. Деторождение 
благо - благо, но тоже не единственное. Личность есть полнота, но для завершения этой 
полноты она нуждается в обществе. Общество есть полнота, но завершение этой полноты 
не просто в обществе, а во всем историческом процессе, т.е. в человечестве. Экономиче-
ская и политическая жизнь, государство и право - это неотъемлемые моменты историче-
ского стремления человечества к правде и добру. Но и самая общая нравственная органи-
зация должна быть религиозной и завершаться во вселенской церкви, считает Вл. Соловь-
ев. 

 
1.6. Лекция №6 (2 часа) 
Тема: Основные ценности католицизма и протестантизма. 
1.6.1. Вопросы лекции 
1. Центральные понятия католической нравственности. Духовная составляющая 

жизнедеятельности католика. 
2. Ценность деятельности, труда, как формы  проявления человеческой природы в 

протестантизме. 
1.6.2. Краткое содержание вопросов 
1. Центральные понятия католической нравственности. Духовная состав-

ляющая жизнедеятельности католика. 
Самое серьезное внимание уделяется в социальной доктрине церкви проблеме тру-

да. В традиционном христианском учении труд предстает как одно из последствий перво-
родного греха — наказание Бога за своеволие человека. «В поте лица твоего будешь ты 
есть хлеб. (Быт. 3,192), —говорится в Библии при изложении последствий для человека 
его «преступного греха». В современной социальной доктрине церкви, прежде всего в эн-
цикликах и выступлениях папы Иоанна Павла II, ярко выражено стремление придать гу-



 20

манистическую окраску христианским представлениям о труде. Иоанн Павел II делает 
упор не на греховную природу человека, а на то, что существенно сближает Бога и чело-
века. Он постоянно подчеркивает, что человек как «образ и подобие Бога» — единствен-
ное существо наделенное сходными с Богом способностями. В труд трактуется не как 
второстепенная сторона человеческого существования, а сама его сущность, метафизиче-
ское условие его бытия. «Церковь убеждена в том, говорится в этом документе, что труд 
составляет основную сторону жизни человека на Земле». Первородный же грех не привел 
к возникновению труда, а обусловил лишь то, что труд стал тяжким, — что ему сопутст-
вуют страдания. Совершив грех, человек выступил против господства Бога над собой. В 
результате то, что было естественным образом подчинено человеку, восстало против него. 
Он лишился естественного господства над природой и вновь приобретает его благодаря 
труду. Современная научно-техническая революция существенным образом меняет поло-
жение человека в общественно-исторической практике, в том числе и в производственном 
процессе. Духовная созидательная функция труда рассматривается в католическом соци-
альном учении преимущественно под углом зрения восхождения человека к абсолюту Бо-
га. «Церковь усматривает свой особый долг в формировании духовности труда, способно-
го помочь людям благодаря ему (труду — авт.) приблизиться к Богу — творцу и искупи-
телю, участвовать в плане спасения человека и мира...» Поэтому, признавая определенное 
позитивное значение деятельности человека по преобразованию мира в лучшее бытие, в 
лучшую жизнь, социальная доктрина церкви подчеркивает, что основное значение для ре-
лигиозной жизни труд имеет не благодаря своей созидательной стороне, а прежде всего 
благодаря «тяготам труда». 

 По своей социальной направленности неоднородна: в ней присутствуют как уме-
ренно-либеральная, так и революционно-демократическая тенденция. Спасение в ней ос-
мысливается как освобождение, при этом вычленяется три уровня единого, всеохваты-
вающего освободительного процесса: социально-политический, исторический и религиоз-
но мифологический. Интерпретация освободительного процесса находится в определен-
ной зависимости от социально-политической ситуации в тех или иных странах, личной 
позиции теологов. Умеренно-либеральная — в большей мере культивирует религиозно-
мифологический аспект, развивает националистические, культурологические идеи. В ре-
волюционно-демократической тенденции акцент делается на социально-политический ас-
пект: ликвидация колониального гнета, эксплуатации и угнетения.  

 
2. Ценность труда, как формы проявления человеческой природы в протес-

тантизме 
В протестантском отношении к бедным всегда присутствовал некоторый оптимизм, 

основанный на постулате: «Тот, кто честно трудится, не может быть неуспешным». На-
пример, американский совет по борьбе с бедностью назывался «Отделом экономических 
возможностей». 

Со временем в деловом протестантском мире благотворительность стала терять 
свои религиозные корни, превращаясь в инструмент улучшения жизни и преобразования 
социума. Общество пришло к пониманию, что процветание свободного предприниматель-
ства возможно только в условиях всеобщего благосостояния и высоких жизненных стан-
дартов. 

Заживляя социальные язвы, благотворительность увеличивала средний класс, гото-
вила новых покупателей, клиентов, пациентов, расширяла внутренний рынок и поддержи-
вала социальную стабильность. Благотворительность становилась социально направлен-
ным бизнесом. 

Характерной особенностью протестантизма следует считать известную тягу к 
внешней деятельности – к миссионерству. Коль именно деятельность, т.е. проявление себя 
вовне, становится высшей ценностью, то ее смысл открывается не просто в манифестации 
своего, но в покорении внешнего, в приведении его в соответствие со своим, внутренним. 



 21

Причем под миссионерством нужно понимать не только распространение веры, но и экс-
пансию тех политических систем, культурных форм, социальных институтов, в которых 
она преломляется. 

Поэтому протестантизм сегодня ищет новые точки приложения своих сил, новые 
территории для миссионерской колонизации. С другой стороны, он пытается реализовать 
свою внешнюю доктрину через участие в экуменическом движении на общехристианском 
фронте. В то же время ведущие миссиологи говорят о новой миссионерской парадигме 
непрямого действия, когда христианство будет явлено миру не столько в форме догмы, 
сколько в единстве и целостности религиозных, культурных, политических, социальных 
измерений, т.е. когда благотворительность, образовательные программы, медицинская 
помощь и т.д. станут не только средством воцерковления, но и самостоятельной ценно-
стью. 

Специфическое влияние протестантизма на хозяйственную деятельность объясня-
ется прежде всего тем, что он переместил самые высшие религиозные чаяния верующего в 
сферу мирской повседневной жизни, приравнял труд к молитве. Хозяйственная деятель-
ность для протестанта стала основной формой служения Богу - преобразования греховно-
го мира во славу Его. Успех, накопленное богатство в протестантской этической традиции 
рассматриваются как подтверждение богоизбранности, спасения верующего. Ни ритуала, 
ни специфических путей духовного совершенствования протестантизм не предполагает 
(нет монашества, исповеди, покаяния и отпущения грехов и т.д.). Поэтому, как показал М. 
Вебер, именно протестантизм дал хозяйственной, прежде всего предпринимательской, 
деятельности высшие нравственные санкции. 

Собственно предпринимательская и связанная с ней благотворительная, социаль-
ная деятельность воспринималась как долг перед обществом. Характерно, что в протес-
тантизме труд и предпринимательство воспринимались как строго индивидуальный долг 
перед Богом. Социальная ответственность - один из основополагающих моментов протес-
тантизма. 

 
1.7. Лекция №7 (2 часа) 
Тема: Ислам и его ценности. 
1. 7.1. Вопросы лекции 
1. Социально-исторические  условия возникновения  ислама и его ценностей. 
2. Мусульманское право – шариат и его роль  в жизни общества. 
3. Основные добродетели  ислама. Милостыня – вершина добродетели в исламе. 
 
1.7.2. Краткое содержание вопросов 
1. Социально-исторические условия возникновения ислама и его ценностей.  
Ислам, наряду с буддизмом и христианством, является одной из наиболее распро-

страненных религий, насчитывающих миллионы последователей в разных странах мира. 
Возникновение единобожий религии - ислама в арабском обществе было обусловлено ря-
дом социально-экономических и политических причин. На Аравийском полуострове, на-
селенном в основном кочующими скотоводческими племенами арабов-бедуинов, проис-
ходили в ту пору важные изменения. Над родоплеменными или патриархальными, об-
щинными отношениями и связями при разложении старого уклада стали преобладать от-
ношения, основанные на имущественном неравенстве. Особенно интенсивно этот процесс 
шел в городах. В ту пору через Западную Аравию (Хиджаз) проходил караванный путь, 
что привело к появлению таких крупных городов как Таиф, Медина и Мекка. В Мекке 
широко развернулась торговля и ремесло, и он превратился в крупный политический 
центр. Это был перегрузочный центр на караванном пути из Йемена в Сирию, поэтому 
здесь появились купцы, имеющие рабов, и бедняков. 

Однако распад многих основ древнего общества обострил все виды общественных 
противоречий, вел к разложению устоявшихся социальных связей, усилил конфликты ме-



 22

жду разными слоями общества, между племенами, между кочевниками и оседлыми. Все 
это нашло отражение в обостренном чувстве неустроенности, в фатализме, которые про-
низывают, доисламскую арабскую поэзию. Это же стимулировало духовные искания ара-
вийцев, разочаровавшихся во многих старых богах. 

На фоне этих событий и возникает новая религия. Ислам - это стихийно возникшее 
религиозное учение. Появлению ислама предшествовало распространение учения хани-
фов или ханифизма - ранней формы арабского монотеизма - единобожия. Ханифы - так 
называли в Аравии благочестивых людей, исповедующих единобожие, отвергавших по-
клонение идолам и ведущим аскетический образ жизни, выступали в различных частях 
Аравии, но не принимали ни иудаизма, ни христианства. Они стали одними из предшест-
венников ислама. 

Появление ислама стало событием мировой истории. Ислам оказался идеологиче-
ским выражением многих глубинных процессов, происходивших в обществе. Он сумел 
аккумулировать те процессы, которые происходили не только в Аравии, но и по всему 
Ближнему Востоку, и дал толчок их развитию, дал людям новые ценностные ориентиры, 
новые идеалы. Рождение ислама в Аравии было вызвано как общеисторическими причи-
нами, так и реальным ходом духовной и социальной истории Аравийского полуострова. 

Потребность в идеологическом обосновании политических, экономических и соци-
альных перемен, стремление к их развитию породили во всех частях Аравии сходные друг 
с другом явления: политические движения, стремившиеся объединить племена и города, 
противостоять внешним врагам. Во главе них становились люди, претендовавшие на пря-
мую связь с божеством и обосновывавшие свою деятельность «божественным» вдохнове-
нием. Божество это представлялось им единым и единственным и называлось Рахман или 
Аллах. Оно «общалось» (прямо или через ангелов) со своими пророками в трансах. 

 
2. Мусульманское право – шариат и его роль в жизни общества. 
Ислам не только определенное религиозно-этическое учение. Он – особая культу-

ра, цивилизация, образ жизни. Формирование такого образа жизни, регулирование раз-
личных ее сторон осуществляются шариатом - сводом предписаний, узаконений. Шариат 
означает «путь», «следование». По утвердившемуся в исламской литературе мнению, ша-
риат определяется как совокупность обращенных к людям предписаний, установленных 
Аллахом и переданных им через Пророка. 

Шариат (шариа) – это тщательно разработанный кодекс поведения, или канон, со-
держащий в себе обрядовые нормы богопочитания, нравственные законы семейной и об-
щественной жизни, различные разрешения, предписания и запреты, призванные урегули-
ровать отношение мусульманина к Богу, к обществу в целом и к человеку в частности. 
Шариат включает в себя мусульманское законоведение, иначе говоря, мусульманское 
право, основными источниками которого являются Коран и Сунна. Мусульманское право 
в отличие от других правовых систем не есть самостоятельная отрасль науки. Оно вплоть 
до мельчайших деталей – неотъемлемая часть религии ислама. 

Ислам не только определенное религиозно-этическое учение. Он – особая культу-
ра, цивилизация, образ жизни. Формирование такого образа жизни, регулирование раз-
личных ее сторон осуществляются шариатом - сводом предписаний, узаконений. Шариат 
означает «путь», «следование». По утвердившемуся в исламской литературе мнению, ша-
риат определяется как совокупность обращенных к людям предписаний, установленных 
Аллахом и переданных им через Пророка. 

Шариат (шариа) – это тщательно разработанный кодекс поведения, или канон, со-
держащий в себе обрядовые нормы богопочитания, нравственные законы семейной и об-
щественной жизни, различные разрешения, предписания и запреты, призванные урегули-
ровать отношение мусульманина к Богу, к обществу в целом и к человеку в частности. 
Шариат включает в себя мусульманское законоведение, иначе говоря, мусульманское 
право, основными источниками которого являются Коран и Сунна. Мусульманское право 



 23

в отличие от других правовых систем не есть самостоятельная отрасль науки. Оно вплоть 
до мельчайших деталей – неотъемлемая часть религии ислама. 

Шариат един для всех мусульман. Различия в шариатских постановлениях возник-
ли вследствие расхождения взглядов основателей и законоведов каждой отдельной рели-
гиозной школы на разные предметы практической части вероучения, а не из-за различия 
государственного устройства стран, а также не из-за разнообразия общественного поло-
жения мусульман и принадлежности к разным нациям. 

Шариат нельзя отождествлять с мусульманским правом. В действительности шари-
ат шире – он охватывает жизнь и деятельность мусульманина от колыбели до могилы. В 
шариате освещаются как светские, так и религиозные проблемы. Шариат призван регули-
ровать как поведение верующих и порядок жизни мусульманской семьи, так и защищать, 
отстаивать основные ценности ислама. 

В исламе выделяются и подлежат защите следующие основные ценности: религия, 
жизнь, разум, продолжение рода, собственность. Указанные ценности выступают в каче-
стве основных объектов охраны шариата. 

 «Дин» - это прежде всего исполнение пяти столпов ислама, основных обязанно-
стей, которые Бог предписал человеку. «Дин» охватывает пять столпов, или пять религи-
озных основных правил ислама, которые должен соблюдать и выполнять каждый мусуль-
манин. 

3. Основные добродетели в исламе. Милостыня - вершина добродетели в 
исламе. 

Исламская мораль берет свое начало в единобожии и завершается в нем. Вера в 
Единого Создателя, не имеющего себе ни равных, ни подобных, заключена в формуле - 
«Нет Бога, кроме Аллаха». Строгий монотеизм предрасполагает к тому, чтобы у людей 
активизировалась потребность к изучению и осмыслению безграничного мира не только в 
масштабах Вселенной, но и своего внутреннего, духовного мира. Учение ислама проник-
нуто высшей справедливостью и заботой о человеке.  

Предписанием Корана, высшей нравственной целью является стремление заслу-
жить любовь и благорасположение Бога. Поступки во имя Аллаха возвращаются благом 
для всех. «И то, что бывает для их сотоварищей, это не доходит до Аллаха, а то, что для 
Аллаха, то доходит до их сотоварищей…» (Коран, сура 6: аят 137(136). В исламе человек 
всеми узами связан с единым Вечным Творцом, дающим жизнь и смерть. Речь идет об от-
ветственности человека перед Богом, ответственности каждого из людей за свои поступ-
ки. Истинный мусульманин постоянно помнит это не только перед Аллахом, но и перед 
своей совестью и обществом в целом.  

Упование на совесть особенно характерно для мусульманской морали. Верующий 
человек, утверждает этика ислама, не может совершить дурной поступок. Если человече-
ская совесть остается под защитой веры в своего Создателя, то каждый человек ощущает 
себя защищенным Могучим стражем, который помогает отгонять любую злую мысль или 
совершать недоброе действие. Связующим моментом между Творцом и человеком для со-
хранения самоконтроля человеческой личности является молитва, строго предписанная 
Кораном.  

Смирение, скромность, умение контролировать собственные страсти и желания, 
прямота, справедливость, терпение, исполнительность, единство между словом и делом – 
таковы морально-волевые качества, многократно отмечаемые в Коране. «Аллах любит 
терпеливых» (Коран, сура 3: аят 146). «…которые преодолевают собственную ярость, ко-
торые умеют прощать. Аллах любит милосердных» (Коран, сура 3: аят 133-134). «Не по-
ворачивайся спиной к людям и не зазнавайся, и не ходи по земле надменно, ибо Аллах не 
любит надменных» (Коран, сура 31: аят 18). Посланник Аллаха Мухаммед обобщает эти-
ческие нормы мусульман следующим образом: «Когда я один и когда я среди людей, Ал-
лах повелевает мне жить его мыслью и быть в его охвате восприятия со следующими за-
поведями:  



 24

Социальные проблемы в исламе решаются на милосердии, благородстве и отзыв-
чивости. Существуют особые наставления даже по отношению к благодарности. В обще-
стве ислам уделяет особое внимание и благородству. Проблемы взаимоотношений в более 
широком круге включает вопросы и обязанности к соседям, близким и родственникам. 
Существует хадис о том, как следует относиться к соседям: «Тот не мусульманин, кото-
рый сам сыт, в то время как сосед его голоден». Что касается близких и родственников, то 
приоритеты располагаются в следующем порядке: родители, супруг или супруга, дети, 
близкие и дальние родственники, соседи, друзья, знакомые, сироты, вдовы и вдовцы, ну-
ждающиеся в помощи, друзья-мусульмане, люди остальные и животные. И каждому из 
этих категорий в Коране нашлось место и внимание, чтобы мусульманин поступал в гра-
ницах дозволенного и запрещенного. Почет и уважение к родителям представляют собой 
один из важнейших разделов исламского учения, которому уделяется особое внимание. В 
Коране говорится: «Твой Господь повелевает… быть милосердным к родителям. Если 
один из них или оба живут с тобой на старости лет, никогда не оскорбляй их, радуй их до-
брыми словами» (Коран, сура 17: аят 23). «Когда они ослабли, будь снисходителен и ми-
лостив. Скажи: Господь, они вырастили и воспитали меня. Прости их» (Коран, сура 17: 
аят 24). «Дай своим близким, бедному и путешественнику-неудачнику то, что им полага-
ется! Не растрачивай даром свои блага!» (Коран, сура 17: аят 26).  

 
1.8. Лекция №8 (2 часа) 
Тема: Место и роль религиозные объединений  в мире. 
1.8.2. Вопросы лекции 
1. Противоречивое положение религии в обществе. 
2. Нетрадиционные религии и культы XX века. Социальные антиценности.  

Противоборство ценностей и антиценностей. 
3. Секты и антиценности. 
4. Проблема общечеловеческих ценностей. 
 
1.8.2 Краткое содержание вопросов 
1. Противоречивое положение религии в обществе. 
Положение религии в современном обществе достаточно противоречиво и оценить 

ее роль, возможности и перспективы сколько-нибудь однозначно попросту невозможно. 
Определенно можно сказать, что характерным и закономерным для современности про-
цессом является развитие секуляризации общественного сознания. Однако секуляризация 
определяет общую тенденцию, которая не исключает возможного усиления позиций рели-
гии под влиянием благоприятно складывающихся для нее факторов. 

Сильнее всего в современном мире, пожалуй, влияние ислама. В 35 странах му-
сульмане составляют большинство населения, а в 29 странах последователи ислама пред-
ставляют собой влиятельные меньшинства. В 28 странах ислам признан государственной 
религией. Государственная религия - это религия, господствующее положение которой в 
той или иной стране закреплено законодательными актами. Следовательно, ислам влияте-
лен и в мировой политике. Так же велика роль в общественной жизни своей страны - Из-
раиля - иудеев, и не только своей страны, но и тех стран, где велика еврейская диаспора. 
Можно говорить об определяющем влиянии индуистов на общественную жизнь Индии и 
некоторых христианских церквей на европейские государства. 

В современном мире появилось много так называемых нетрадиционных религий, 
альтернативных религиозных течений, которые как раз и делают акцент на универсаль-
ность и внутреннее единство всех, в том числе и мировых, религий. Для них характерны 
синкретизм христианской идеологии с элементами буддизма и других восточных культов, 
проповедь универсального Космического разума и его единой религии, мистического пу-
ти освобождения. 



 25

Наиболее известные и крупные нетрадиционные культы - “Общество сознания 
Кришны”, Аум Синрике, Церковь Унификации, Сайентология, Свидетели Иеговы. “Рели-
гии XX в.”, как правило, жестко организованы в “тоталитарные секты”, имеют строгую 
иерархическую структуру во главе с харизматическим лидером, отличаются экстравагант-
ностью культа. Культ в этих новых общинах предпочтительно коллективный, использует-
ся техника психологического манипулирования, психотерапия. Организации религий 
“Нового века” действуют как мощные межнациональные корпорации, занимаются круп-
ным бизнесом во многих странах мира. 

Несмотря на процессы секуляризации, роль религии в современном обществе про-
должает оставаться серьезной. Наука, решив многие проблемы познания мира и овладения 
человеком силами природы, вынудив религию встать на рискованный для нее путь модер-
низации, отодвинула границу познания к еще более сложным, чем ранее, проблемам, бо-
лее сложным по философской глубине. В новых областях познания утратили значение 
многие привычные понятия, и это произошло прежде всего потому, что сегодня наука 
вышла далеко за пределы чувственно доступного человеку наглядного мира. Возникаю-
щие “ножницы” между обыденным и научным видением мира, ощущение соприкоснове-
ния с глубинами непознанного и остающегося для человеческого разума “тайной” - все 
это дает новый шанс для религиозного мировосприятия, не говоря уже о том, что сама ги-
гантски возросшая мощь человеческого деяния ставит нас теперь перед проблемой по-
следствий научно-технического прогресса и, стало быть, его нравственной состоятельно-
сти. 

 
2. Нетрадиционные религии и культы XX века. Социальные антиценности. 

Противоборство ценностей и антиценностей. 
Нетрадиционная религиозность - новое духовное явление XX века. Возникновение 

«новых сект», «новых религий» зафиксировано в США в 50- 60-х годах XX в. Новые ду-
ховные объединения известны под разными названиями: «новые религиозные движения», 
«религии Нового века», «тоталитарные секты», «деструктивные секты», «внеконфессио-
нальные религии» и т.д. Для обозначения новых религий широко употребляется и термин 
«Нью – Эйдж» - «Религии Нового Века». 

Нетрадиционная религиозность - это духовное явление достаточно сложное и 
трудно поддающееся религиоведческому осмыслению, поскольку в этом феномене отра-
жены сложные процессы духовно-нравственного состояния современного мира. 

Новые религиозные движения - это новые конфессии, религиозные группы, тече-
ния, в появлении которых отразились процессы модернизации в религиозной сфере. Обу-
словленные изменением мировоззренческих парадигм, кризисом традиционных религий, 
взаимовлиянием различных культур в условиях нарастающей глобализации, новые рели-
гиозные движения выступают результатом религиозной инициативы отдельных лично-
стей, которые, базируясь на определенной вероисповедной традиции или синкретизме не-
скольких, создают новое вероучение, культ, организацию. 

Комплекс социальных причин, породивший ощущение бесперспективности жизни, 
невозможности установления гармоничных отношений в обществе, осуществления гу-
манных идеалов, создал благоприятные условия для распространения новых религиозных 
движений, обещающих каждому личное спасение, безграничные возможности нравствен-
ного самосовершенствования, самовыражения. 

Кроме того, появление и распространение новых религиозных движений связано с 
массовой секуляризацией и глобальными информационными обменами, расколом тради-
ционных религий и внутренними распрями, что порождает недоверие и разочарование 
простых верующих, пытающихся найти ответы на сложные вопросы и утешение вне тра-
диционных религий. 

Появление новых нетрадиционных религиозных движений и культов связывается с 
крупными социально-политическими и культурными переменами в современном мире, 



 26

ослаблением позиций традиционных религий. Разочарование в официальных ценностях 
потребительского общества, чувство одиночества и потеря смысла – все это явилось соци-
ально-психологическим фактором поиска новой системы ценностей, новой науки жизни. 

Американскому футурологу А. Тоффлеру принадлежит очень точная метафора для 
характеристики рассматриваемой тенденции: «рынок спиритуальных товаров». Фактиче-
ски он описал стихийно формирующийся в современном мире религиозный плюрализм, 
религиозный рынок со всеми его позитивными и негативными чертами. Речь идет о неог-
раниченном предложении вероучений и религиозно-мистических практик для удовлетво-
рения широкого спектра индивидуальных и общественных потребностей человека совре-
менного общества: от экстатических переживаний до самых причудливых мировоззрений, 
от экзотических восточных монашеских объединений до тайных религиозных орденов и 
полувоенных организаций. Тоффлер предвидел возможность использования подобных 
«спиритуальных товаров» в качестве средств террористической и антигосударственной 
деятельности. 

Согласно концепции Тоффлера, массовое появление новых религий, сект и культов 
- следствие крупнейшего цивилизационного сдвига, означающего вступление западных 
стран в постиндустриальную (информационную) фазу общественного развития. 

Можно сослаться также на мнение американского социолога Д.Белла, считавшего, 
что социокультурные перемены будущего непременно породят новые религии. Укажем и 
на известного религиоведа М. Элиаде, который анализировал современные религиозные 
новации в контексте общекультурных сдвигов, принимающих, по его словам, форму свое-
образных «мод культуры». К ним, помимо нетрадиционных религиозных представлений, 
он относил новые литературные и художественные мировоззренческие и эстетические 
идеи. В целом все это составляет, согласно его выводу, новую парадигму общественного 
сознания и духовно-практической деятельности в эпоху постмодерна. 

Таким образом, Белл, Тоффлер и Элиаде говорят, в сущности, об одном и том же, 
хотя каждый по-своему в силу разных исследовательских подходов и задач: о возникнове-
нии новой специфической духовности, новой культурной парадигмы. 

Последователями «нетрадиционных религий» является преимущественно моло-
дежь, поскольку именно ей присущ обостренный поиск смысложизненных ориентаций, и 
именно молодежь тяготеет в силу ей присущих социально-психологических особенностей 
ко всему новому, таинственному, непознанному. 

Конечно, необходимо иметь в виду, что истоки нетрадиционной религиозности ко-
ренятся во многом в религиозно-философских учениях и духовных практиках прошлого и, 
прежде всего, второй половины XIX и XX веков, в которых отразились духовные искания 
человечества. Эти духовные искания имели свою своеобразную эволюцию и трансформи-
ровались в различные религиозные и псевдорелигиозные идеи, течения, организации, а 
также духовные практики.  

 
3. Секты и антиценности.  
Что же из себя представляет секта? По оценкам специалистов в современном мире 

существует от нескольких сотен до нескольких тысяч сект. Такая множественность сект 
не случайна. Секта означает нечто отделенное от целого, в ее начале лежит противопос-
тавление себя существующему порядку вещей, традиционным духовным ценностям. Каж-
дый основатель секты считает себя умнее, добродетельнее, духовнее других. Секта — 
создание человеческое, и учение ее — плод ума человеческого. Как сказал некогда другой 
видный деятель религиозного сектантства Рон Хаббард: «Чтобы заработать миллион дол-
ларов, надо не романы писать, а создать собственную религию».Секты создаются сегодня 
не просто в результате какого-то внутреннего душевного заблуждения, а с корыстными 
целями господства над людьми Как правило, в секту попадает тот, кто не хочет душевно 
трудиться, искать ответы о смысле бытия, о том, как познать истину. Обычно такой чело-
век ищет легкий путь к духовности и находит его в неком суррогате, при помощи которо-



 27

го его заманивают в секту, где используют потом в корыстных целях. Каковы же харак-
терные признаки секты? Их необходимо знать, чтобы распознать секту, маскирующуюся, 
например, под культурное, образовательное или лечебное учреждение. Секты характери-
зуются следующими признаками.  

1.Секта всегда занята распространением своего учения и вербовкой новых членов 
особыми средствами.. 

2. В сектах наличествует двойное учение: одно — для рекламы своей секты, для 
придания ей «человеческого лица», а другое — для внутреннего пользования.. 

3. Наличие иерархии.,  
4. Программирование сознания.  
5. Претензия на исключительность.  
6. Тоталитаризм, то есть контроль над многими, а в идеале — над всеми сферами 

жизни человека.  
Секты, действующие сейчас в России, можно классифицировать следующим обра-

зом: 
1. Конфессии, или секты, являющиеся относительно традиционными для России — 

католики, баптисты, адвентисты, лютеране и др. 
2. Тоталитарные секты псевдобиблейской ориентации — «Церковь Христа», «Но-

воапостольская церковь», харизматические движения. 
3. Секты, претендующие на обладание новым «откровением» — «мормоны» (или 

«Церковь Иисуса Христа святых последних дней»), иеговисты, «Белое братство», «Бого-
родичный центр», движение Муна (или «Церковь объединения»), Аум Сенрике, «Церковь 
последнего Завета» лжехриста Виссариона и др. 

4. Учения и секты, имеющие оккультный характер, ставящие своей задачей разви-
тие в человеке паранормальных и экстрасенсорных способностей: целители и колдуны, 
восточные культы — кришнаизм, йогическая практика, трансцендентальная медитация, 
неоведантизм, теософия, антропософия, «живая этика Рерихов», секта сайентологии Рона 
Хаббарда (центр «Дианетики»), астрология, неоязыческий центр «Ювенир» и др. 

5. Сатанинские культы, носящие изуверский характер и опирающиеся в основном 
на молодежь. В такие группы молодых людей толкают юношеский нигилизм, отрицание 
авторитета родителей и Бога, жажда безнаказанности. Вербовка в них осуществляется на 
различных молодежных сборищах, где ребят привлекают оккультными фокусами или 
наркотиками. Иногда сатанисты прячутся под вывесками философских или культурных 
обществ. Подростков соблазняют обещанием чудесной силы, полной свободы, обогаще-
нием сексуального опыта. Девиз — «делай все, что хочешь, ты имеешь право на все и мо-
жешь убить тех, кто посягает на твои права». Все моральные преграды сознательно нару-
шаются, безнравственность возводится в принцип, сила и безжалостность — в культ. В 
обществе, в котором действует множество сект, умирает культура и прогрессирует страш-
ная духовная болезнь — неспособность к различению добра и зла, истины и лжи. Такое 
общество лишается жизненных сил, коренящихся в религиозно-нравственной области, де-
лается неспособным конструктивно решать свои проблемы и становится пассивным объ-
ектом влияния чужой, внешней воли. 

Некоторые возразят, что многие традиционные религии испытали в какой-то мо-
мент такое искушение, однако здесь речь идет о привнесенных амбициях, а не о цели, вы-
двинутой религией. Именно поэтому все движения, имеющие эти постыдные цели, осте-
регаются раскрыть их и рядятся в чистоту религиозных намерений. 

 
4. Проблема общечеловеческих ценностей. 
Проблема общечеловеческих ценностей является одной из самых сложных (труд-

ных для постановки, исследования и решения), запутанных, явно задевающих интересы 
представителей разных страт и идеологий. Неудивительно, что по ней существовало и 
существует множество мнений, подходов к решению, точек зрения, учений. В этом можно 



 28

убедиться, обратившись, например, в Интернет или к спецлитературе, к идеологическим 
спорам, политическим баталиям, предвыборным кампаниям, опросам общественного 
мнения и т.п. 

В ошеломляющем многообразии мнений и точек зрения по данному вопросу обще-
человеческих ценностей следует выделить два крайних типа: 1) общечеловеческих ценно-
стей нет; 2) общечеловеческие ценности есть. 

1. Первый тип подразделяется на три вида. 
а) Общечеловеческих ценностей не было, нет и быть не может, ибо, во-первых, все 

люди, их общности имели и имеют особые, различные и даже несовместимые интересы, 
цели, верования и т.п.; во-вторых, как и любая мировоззренческая проблема, она не может 
иметь однозначного решения; в-третьих, данная проблема очень сложная для понимания и 
решения; в-четвертых, на ее решение существенно влияют разноаспектные подходы (мо-
ральный, правовой, религиозный, политический и др.); в-пятых, ее решение во многом 
обусловлено эпохальными и конкретно-историческими условиями, а они были и есть 
очень разные; в-шестых, ценности носили и носят только локальный во времени и про-
странстве характер. 

б) Общечеловеческих ценностей не было и нет, но понятие о них некоторыми со-
циальными кругами используется в благих или в корыстных целях для манипуляции об-
щественным мнением. 

в) Общечеловеческих ценностей не было и нет, но поскольку разные сообщества не 
существуют изолированно друг от друга, то для мирного сосуществования различных со-
циальных сил, культур, цивилизаций и т.п. необходимо выработать соответствующий на-
бор, систему «общечеловеческих ценностей». Выходит, этих ценностей не было и нет, но 
их можно и даже нужно искусственно выработать и навязать всем людям, сообществам, 
цивилизациям. 

2. Общечеловеческие ценности есть. Но они очень по-разному трактуются. 
а) Общечеловеческие ценности - это только материальное (богатство, удовлетворе-

ние половых страстей и др.). 
б) Общечеловеческие ценности - это чисто духовное (из религиозной, моральной, 

юридической и т.п. сфер). 
в) Общечеловеческие ценности - это сочетание как материальных факторов, так и 

духовных. 
При этом одни считают «ценности» стабильными, неизменными, а другие - ме-

няющимися в зависимости от смены экономических, политических, военных и других ус-
ловий, от политики правящей верхушки или партии, от смены социально-политического 
строя и т.д. Например, в России господство частной собственности после Октябрьской ре-
волюции сменилось господством общественной, а затем снова частной (отсюда, мол, все 
ценности каждый раз полностью менялись по принципу: «Да здравствует «долой»!» - 
«Долой «да здравствует»!»). 

 
1.9. Лекция №9 (2 часа) 
Тема: Религия и политика. Конфессиональная политика Оренбуржья. 
1.9.1.  Вопросы лекции 
1. Религиозный фактор в политической истории человечества. 
2.Этническая структура населения Оренбургской области в современный период. 
3. Деятельность этнокультурных организаций. Механизмы взаимодействия  
1.9.2. Краткое содержание вопросов 
1. Религиозный фактор в политической истории человечества. 
 
Проблема взаимодействия политики и религии - одна из самых давних в истории 

человечества. На протяжении всей истории взаимодействие различных сфер обществен-
ной жизни вносило существенные коррективы в бытие общества. Поскольку и политика, и 



 29

религия являются одними из самых древних форм проявления общественной активности 
человека, то и их взаимодействие и взаимовлияние можно обнаружить на любой стадии 
развития человечества. Так как эти сферы общественных отношений, в конечном счете, 
имеют отношение к человеку, они неизбежно пересекаются и взаимовлияют друг на дру-
га. 

Научный подход к объяснению особенностей их сосуществования начался только 
во второй половине XIX в., когда политология и религиоведение сформировались как са-
мостоятельные отрасли науки со своими предметами и методами. В работах некоторых 
политологов роль религиозных представлений на политическое бытие либо приуменьша-
ется, либо совсем игнорируется, в связи с чем хотелось бы отметить, что игнорирование 
значения религиозных представлений, равно как и его абсолютизирование, приводит к до-
вольно радикальным выводам, которые, конечно же, не подтверждаются общественной 
практикой. Современное общественно-политическое развитие человечества фиксирует 
возрастание влияния религиозного фактора на политическую жизнь государств и челове-
ческой цивилизации. Поэтому выяснение закономерностей взаимовлияния и поиска спо-
собов урегулирования возможных конфликтов между политическими и религиозными 
факторами - одно из самых важных заданий политической науки.  

Как формы общественного сознания, религия и политика постоянно взаимодейст-
вуют, так как их носители практически одни и те же. Поэтому взаимовлияние их будет 
существовать до тех пор, пока они будут фигурировать в общественной жизни. Взаимо-
влияние политики и религии происходит на двух уровнях - структурном и функциональ-
ном. 

Структура политики охватывает политическое сознание, политическую деятель-
ность, политические организации и политические отношения. А структура религии - рели-
гиозное сознание, религиозную деятельность, религиозные организации и религиозные 
отношения. Следовательно, составные религии и политики взаимосвязаны. Самое тесное 
взаимодействие существует между первыми тремя составляющими обеих систем. 

Религиозное сознание. Имеет теоретический (концептуальный) и будничный (бы-
товой) уровни. Наибольшее влияние на формирование и развитие политики имеет теоре-
тический уровень религии, который формируется в первую очередь на основе текстов 
Священных Книг: Веды, Трипитака, Авеста, Библия, Коран и тому подобное; Святого Пе-
ревода (произведения отцов христианской церкви, Сунна и др.), других книг веропоучи-
тельного характера. Теоретическая религиозность является основой не только богослов-
ских, а почти всех развернутых философских, этических и социально-политических уче-
ний. Она оказывает непосредственное влияние на формирование или обоснование опреде-
ленного политического строя, общественных отношений, связанных с проблемой публич-
ной власти. Со своей стороны институты публичной власти вместе с религиозными ин-
ституциями утверждают сформированные стереотипы сознания и поведения верующих. 

Религиозная деятельность индивидов. Разделяется на некультовую и культовую. 
Верующий человек в своей некультовой религиозной деятельности на теоретическом и 
практическом уровнях может влиять на политическую жизнь общества выполнением по-
литических заказов власти или ее критики, прибегая к религиозным доктринам. 

Религиозные организации. Теснее всего взаимодействуют с политической жиз-
нью общества, являются институциализованной формой религиозных культовых систем. 
Как важные социальные институции, призваны упорядочивать сосуществование и дея-
тельность людей, налагаясь на функции институций публичной власти. 

Отношения институтов публичной власти с религиозными организациями могут 
изменяться от доминирования определенных светских общественных институтов и опре-
деления ими особенностей развития религиозного фактора вплоть до полного подчинения 
светских институций религиозным. Зависит это от конкретного времени и места деятель-
ности религиозных, светских институций, типа религиозных организаций. Церковь, кото-
рая имеет большое количество последователей в определенной стране, может диктовать 



 30

благодаря своим многочисленным адептам выгодные ей условия, влиять на деятельность 
политических институций, партий. В более сложном положении находятся секты и хариз-
матичные культы, функционирование которых всегда утруждалось именно на политиче-
ском уровне. Притеснения, репрессии против сторонников отдельных церквей, сект, куль-
тов нередко влеклись экономической, политической нестабильностью общества. 

 
2. Этническая структура населения Оренбургской области в современный пе-

риод.  
Государственная национальная политика в Оренбуржье строится на основе Про-

граммы реализации модели региональной национальной политики. Тесное взаимодейст-
вие и координация деятельности властных структур и национальных организаций осуще-
ствляется Советом по делам национальностей при главе администрации области, межна-
циональным координационным и научно-методическим Советом при комитете по делам 
национальностей и связям с религиозными организациями. Наиболее значимым и весо-
мым является Совет по делам национальностей, на заседаниях которого обсуждаются во-
просы межэтнических отношений и состояния этнополитической ситуации в области. Ре-
комендации и предложения, высказанные его участниками, направляются в различные ор-
ганизации для их реализации.  

По данным переписи населения 2002 года, в области проживают 2 млн. 179, 5 ты-
сяч человек. К наиболее многочисленным, с населением более 4 тысяч человек, относятся 
11 национальностей: русские, татары, казахи, украинцы, башкиры, мордва, немцы, чува-
ши, армяне, белорусы, азербайджанцы — они составляют 98,46 процента общей числен-
ности населения области. По-прежнему абсолютное большинство составляют русские 
(73,9 процента).  

Со времени предыдущей переписи населения в 1989 году сократилась численность 
евреев, существенно снизилось количество немцев. Рост численности населения отмеча-
ются у татар, казахов, наибольшие показатели — у армян, таджиков, азербайджанцев, уз-
беков, аварцев и чеченцев.  

Результаты переписи населения 2002 года показали увеличение количества нацио-
нальных групп населения: с 80 национальностей по переписи 1989 года до более 100 на-
циональностей по последним данным.  

Многонациональная структура населения области определяет наличие обществен-
ных национальных объединений. По данным 2005 года, создано и действует 91 нацио-
нально — культурное объединение. 54 из них зарегистрированы управлением юстиции по 
Оренбургской области. 21 организация имеет статус областной (региональной), 70 — ме-
стного уровня (районных, городских). Свои национальные общественные организации 
имеют представители 22 национальных групп. Наибольшее количество национальных ор-
ганизаций — украинские (15) и башкирские (15). Для удовлетворения национально-
культурных запросов населения в области работают 1690 творческих русских фольклор-
ных коллективов и 359 творческих национальных (нерусских) коллективов различной 
жанровой направленности. Из них: казахских — 41, башкирских — 44, татарских — 151, 
украинских — 22, немецких — 8, мордовских — 79, чувашских — 14 и др.  

Библиотечная система Оренбуржья в своей деятельности предусматривает различ-
ные формы и методы обслуживания многонационального населения области, даёт воз-
можность удовлетворения необходимой литературой на национальных языках всех этни-
ческих групп населения Оренбуржья. По данным на 1 января 2004 года, ее общий фонд на 
родных языках составлял 104 тыс. 471 экземпляр. В соответствии с Программой реализа-
ции модели региональной национальной политики продолжается развитие национальной 
системы образования.  

Средства массовой информации на родных языках также являются важным факто-
ром сохранения стабильности в обществе, установлению межкультурного сотрудничества 
жителей региона. При содействии администрации области издаются национальные газе-



 31

ты: «Яна вакыт» (татарская), «Айкап» (казахская), «Оренбургер цайтунг» (немецкая), 
«Караван Сарай» (башкирская). Продолжается цикл межнационального вещания на ГТРК 
«Оренбург». Традиционно среди журналистов, освещающих тему межнационального со-
гласия, проводится конкурс «Межнациональное согласие — путь к процветанию России».  

 
3. Деятельность этнокультурных организаций. Механизмы взаимодействия. 
Особую роль в развитии инициативной этнокультурной деятельности на федераль-

ном уровне играют ежегодные конкурсы на получение грантов Президента Российской 
Федерации для поддержки творческих проектов общенационального значения в области 
культуры и искусства. В Положении о таких грантах выделен раздел «Народное творчест-
во». 

На региональном уровне усиливается поддержка гражданских инициатив в этно-
культурной сфере как со стороны органов государственного руководства культурой и об-
разованием, так и отдельных негосударственных некоммерческих структур (таких как 
Фонд развития регионов).  

Вместе с тем, в решении этнокультурных задач, как части современной региональ-
ной социально-культурной политики, слабо задействованы новые ресурсы, в частности - 
учреждения и организации, имеющие статус негосударственных некоммерческих струк-
тур. Их участие в развитии этнокультурной сферы регионов если и происходит, то в ос-
новном, стихийно, эпизодически и в незначительных масштабах. Однако в некоторых из 
них (например, в Фонде развития регионов) уже накопились инновационные идеи и опыт 
организационно-педагогической деятельности в этой сфере. 

Традиционная народная (этническая) культура определяется исследователями как 
совокупность материальных и духовных ценностей, созданных тем или иным народом 
(этносом). В традиционную народную культуру входят передаваемые от поколения к 
поколению празднично-обрядовые, семейно-бытовые и этнопедагогические традиции 
этноса, а также народная художественная культура (художественные ценности того или 
иного народа, формы их бытования в этнических общностях). Народная художественная 
культура (этнохудожественная культура) представлена устным народным творчеством, 
народной музыкой, танцами, декоративно-прикладным творчеством, фольклорным 
театром и другими видами народного художественного творчества. Традиционные 
народные праздники, обряды, художественное творчество, издревле воплощали духовно-
нравственные ценности и идеалы этноса, его самосознание, характер, стереотипы 
поведения, которые передавались от поколения к поколению использованием средств 
этнопедагогики. 

Этносы отличаются друг от друга особенностями своего этнического самосознания 
- одной из форм социального сознания. 

Характерной чертой этнического самосознания является наличие целой гаммы 
эмоционально-окрашенных стереотипов. В традиционной народной культуре отражены 
этнические стереотипы поведения, которые Л.Н.Гумилев выделяет в качестве одного из 
главных признаков любого этноса. 

Каждый этнос формирует свои, наиболее целесообразные для его выживания и раз-
вития в конкретной природной среде стереотипы, духовно – нравственные нормы и цен-
ности. И каждый этнос, народ стремится передать эти нормы и ценности следующим по-
колениям, используя при этом формы и средства этнопедагогики (сказки, пословицы, по-
говорки, народные игры, праздники, обряды, народное искусство и др.). Они оказывают 
важное влияние на характер, как конкретной личности, так и этноса в целом. 

Многообразные этнокультурные традиции народов России являются сокровищни-
цей актуальных для современного общества духовно-нравственных ценностей и идеалов. 
Среди главных ценностей русской традиционной культуры, сближающих ее с культурами 
других народов нашей страны, Т.И.Бакланова выделяет следующие: 



 32

– Ценностное отношение к матери как одной из главных святынь и материнству 
как единству природного (биологического) и духовно-нравственного начал. 

– Ценность семьи и традиционных семейных отношений, построенных на уваже-
нии к родителям, взаимопомощи и сопереживании. 

– Ценность родной земли, Родины. 
– Ценность трудолюбия и труда на родной земле. 
– Ценность здорового образа жизни и одухотворенной красоты человека. 
На этой основе одной из важнейших функций традиционной народной культуры 

следует признать аксиологическую функцию. Другими ее функциями являются регуля-
тивная, познавательная, адаптивная и информационно-коммуникативная. 

Понятие «традиционная народная культура» взаимосвязано с понятием «этнокуль-
турная деятельность», которое можно трактовать двояко: 

- во-первых, как исторически сложившуюся и развивающуюся деятельность этноса 
по созданию и развитию своей культуры (собственных праздников, обычаев, обрядов, са-
мобытных произведений народного художественного творчества), воплощающей этниче-
ское самосознание, этнические стереотипы и характер народа; 

- во-вторых, как деятельность различных социально-культурных институтов, госу-
дарственных и негосударственных структур, направленную на изучение, сохранение, раз-
витие традиционной народной культуры и трансляцию ее произведений и ценностей в со-
временное социокультурное пространство. 

 
 



 33

2. МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ 
ПО ПРОВЕДЕНИЮ СЕМИНАРСКИХ ЗАНЯТИЙ 

 
2.1. Семинарское занятие № 1. (2 часа) 
Тема: Этноконфессиональные ценности и их роль в обществе. 
2.1.1. Вопросы к занятию: 
1. Определение понятия ценность. Классификация ценностей. 
2. Значение ценностей в жизни человека. Специфика курса 

«Этноконфессиональные ценности» 
3. Функции и роль религии в обществе. 
4. Основные этические концепции: перфекционизм, альтруизм, гедонизм, 

утилитаризм. 
2.1.2. Краткое описание проводимого занятия: 
Определение понятия ценность. Классификация ценностей. 
При исследовании вопроса о понятии и классификации ценностей следует обратить 

внимание на особенность понимания понятия ценность в философии. Студент должен по-
казать, что основой формирования, зарождения и полагания целей являются интересы и 
потребности человека. Целесообразно рассмотреть классификацию ценностей по различ-
ным основаниям: по содержанию, по субъекту и по роли в жизни человека и человечества. 
Пониманию данного вопроса будет способствовать рассмотрение раздела «Философия 
ценностей» в учебнике А.Г. Спиркина «Философия». Особое внимание следует уделить 
внимание проблеме общечеловеческих ценностей. 

Значение ценностей в жизни человека. Специфика курса 
«Этноконфессиональные ценности» 
При изучении  вопроса необходимо показать значение аксиологического подхода в 

жизни человека. Студент должен быть готов ответить на вопрос о роли ценностей в собст-
венной жизни. При рассмотрении второй части вопроса следует показать специфику курса 
«Этноконфессиональные ценности», в частности: рассмотреть предмет, объект и структу-
ру дисциплины, а также взаимосвязь ее с другими дисциплинами, такими как аксиология, 
религиоведение, этнология, социология, философия, философия религии и др. Понима-
нию данного вопроса будет способствовать обращение к таким понятиям как «аксиоло-
гия», «идеал», «норма», «цель», «целеполагание» и др. Изучение работ Г.С. Киселева, 
С.А. Магарил, Э.И. Мишутиной, В.В. Амелина, М.Г. Писманника прояснит содержание 
первых двух вопросов. 

Функции и роль религии в обществе. 
Рассмотрение  вопроса начать с того, что значение религии познается через её 

функции. Следует обратить внимание на реализацию в обществе таких функций религии 
как: воспитательная, мировоззренческая, компенсаторная и аксиологическая. Показать их 
значение в формировании ценностей, а также раскрыть понимание религии как феномена 
культуры. В изучении данного вопроса необходимо обратить внимание на такие понятия 
как «религия», «конфессия», «этнос», «секуляризация», «культура» и т.д.  

Основные этические концепции: перфекционизм, альтруизм, гедонизм, 
утилитаризм. 
При рассмотрении данного вопроса необходимо отметить разнообразие этических 

концепций и раскрыть содержание следующих: перфекционизм, альтруизм, гедонизм и 
утилитаризм. Необходимо раскрыть многомерность понятия перфекционизм, и показать, 
что его нельзя путать с мотивацией достижения и упорством в поставленной цели. Сту-
дент должен показать, какие качества развивает в человеке альтруизм. Раскрывая суть ге-
донистической концепции, следует отметить, что наслаждение, являясь одной из многих 
человеческих потребностей, имеет различное содержание, которое зависит не сколько от 
личностных качеств человека, сколько от культуры, в которой он живет, от образа жизни, 
воспитания. 



 34

 
2.2 Семинарское занятие № 2. (2 часа) 
Тема 2. Основополагающие ценности буддизма. 
2.2.1 Вопросы к занятию 
1. Основные черты буддийского учения. 
2. Этика буддизма. 
3. Основные принципы оценки моральных ценностей в буддизме. 
4. Любовь к живому и сострадание – основа буддийской нравственности. 
 
Основные черты буддийского учения. 
При рассмотрении  вопроса необходимо раскрыть социально-политические пред-

посылки возникновения буддизма и его ценностей. Для этого следует раскрыть суть со-
словно-кастового строя и кратко рассказать о влиянии Вед на формирование философской 
мысли Древней индии. Обращение к таким понятиям как «Будда», «сангха», «дхарма», 
«варна», «нирвана», «колесо сансары», «карма» и др. поможет глубже раскрыть суть уче-
ния буддизма.  

Этика буддизма. 
При исследовании вопроса студент должен показать, что основная идея этики буд-

дизма состоит в том, что человек – существо несовершенное и с этим связаны его беско-
нечные страдания. Для того чтобы раскрыть суть учения о «четырех жемчужинах» и 
восьмеричном пути буддизма, а также выяснить их нравственное значение, следует обра-
тить внимание на Бернаресскую проповедь Будды. А также определить основные позиции 
восьмеричного пути, относящиеся к позициям нравственности, кратко раскрыв их суть. 
При рассмотрении этого вопроса следует отметить, что любовь в буддизме рассматрива-
ется метафизически. Любовь в буддизме носит всеохватывающий и всеобъемлющий ха-
рактер. Сострадание в буддизме не следует рассматривать в отрыве от любви, так как оно 
и есть проявление любви в буддизме.  

Основные принципы оценки моральных ценностей в буддизме. 
Пониманию вопроса об основных принципах оценки моральных ценностей в буд-

дизме будет способствовать обращение к нравственному закону, который состоит в сле-
дующем: «неделание зла, достижение добра, очищение своего ума» (стих 183 «Дхаммапа-
ды»). Следует подчеркнуть: неделание зла достигается Практикой высшей нравственности 
в той части, где она рекомендует воздерживаться от десяти недобродетелей (убийства, во-
ровства, разврата, лжи, злословия, грубости, пустословия, зависти, злонамеренности и 
ложности взглядов), противоположностью которым являются десять добродетелей. Сту-
дент должен отметить, что достижение добра достигается продолжением Практики выс-
шей нравственности (Благородный восьмеричный путь). Необходимо также раскрыть три 
практики очищения своего ума. Также при рассмотрении этого вопроса необходимо ука-
зать те основные принципы, в соответствии с которыми в буддизме оцениваются поступ-
ки, к этим принципам относят: 

- очищение разума и развитие мудрости; 
- следование наставлению; 
- непреложность закона Кармы и перерождения; 
- направленность на искусные методы; 
- развитие участливой доброты, а также сострадания. 
Любовь к живому и сострадание – основа буддийской нравственности. 
При ответе на  вопрос нужно отметить, что буддизм есть религия любви, понима-

ния и сострадания, и в качестве таковой она стремится к идеалу ненасилия. Одной из важ-
нейших общечеловеческих ценностей является ценность жизни, которая в буддизме за-
ключается в том, что мы обладаем сознанием и умом, а поэтому способны исследовать 
страдание и понять его причины. При этом студент должен подчеркнуть, что согласно 
учению Будды каждое живое существо обладает способностью любви и безграничного 



 35

сострадания ко всем без исключения живым существам. При этом сострадание в буддизме 
означает безусловную любовь, которая, в свою очередь представляет заботу о благополу-
чии других, не связанную с признанием, вознаграждением или получением чего-то в от-
вет. Целесообразно подчеркнуть, что Высшее милосердие и сострадание - это желание 
Будды избавить от страданий всех людей. 

 
2.3 Семинарское занятие № 3. (2 часа) 
Тема: Формирование ценностей в иудаизме 
2.3.1 Вопросы к занятию 
1. Ветхозаветный иудаизм и 10 заповедей нравственности. 
2. Иудаизм 1-го века: Тора – источник нравственной жизни. 
3. Поздний иудаизм: вероучение и ценности. 
Ветхозаветный иудаизм и 10 заповедей нравственности. 
При рассмотрении вопроса необходимо раскрыть религиозно-общественные пред-

посылки возникновения иудаизма и отметить, что иудаизм это первая монотеистическая 
религия. Студент должен объяснить происхождение и сущность Декалога – десяти запо-
ведей, а также раскрыть нравственный смысл каждой из них. Следует подчеркнуть, что 
именно эти заповеди впоследствии станут основами законодательства. 

Иудаизм 1-го века: Тора – источник нравственной жизни. 
При исследовании вопроса обратите внимание на то, что в I веке религиозно-

политическая обстановка изменилась на столько, что иудаизму пришлось реформировать 
ветхозаветную религию. Тора представляет собой моральный кодекс, требующий от лю-
дей быть честными, справедливыми, помогать нуждающимся, быть добрыми и милосерд-
ными к людям и животным. На конкретных примерах студент должен показать, что Тора 
регламентирует повседневную жизнь человека, его нравственное поведение от рождения 
до последних дней.  

Иудаизм: вероучение и ценности. 
Данный вопрос предполагает ознакомление студента с системой ценностей иуда-

изма. При его подготовке необходимо дать характеристику основных ценностей иудаизма. 
Раскрывая вопрос о противоречиях в системе иудаизма, студент должен привести приме-
ры, подтверждающие данные противоречия. Кроме того, важно усвоить фундаментальные 
положение иудейской религии, как религии закона. 

Рассмотрение последнего вопроса непосредственно связано с признанием ценности 
человеческой личности в иудаизме. Студент должен быть готов защищать идею о том, что 
личность в иудаизме является величайшей ценностью. Необходимо отметить разнород-
ность течений, возникающих в позднем иудаизме и показать, что основополагающим но-
вовведением, определяющим его вероучительную и обрядовую составляющие, является 
Талмуд – обширный свод комментариев к Торе, касающийся области вероучения, фило-
софских построений, права, истории, медицины, естественнонаучных знаний, частной и 
общественной жизни. 

 
2.4 Семинарское занятие № 4. (2 часа) 
Тема: Возникновение христианства и его ценностей 
2.4.1 Вопросы к занятию 
1. Исторические предпосылки возникновения христианства и его ценностей. 
2. Христианская доктрина противостояние злу любовью. 
3. Учение об абсолютной ценности человеческой личности как бессмертного, 

духовного существа. 
4. Учение об идеальном назначении человека. 
 
Исторические предпосылки возникновения христианства и его ценностей. 



 36

Христианство – самая распространенная и влиятельная религии на земле, число её 
приверженцев более двух миллиардов человек. Для того чтобы показать значение христи-
анских ценностей необходимо рассмотреть ту духовную атмосферу, в которой возникает 
христианство. Студент должен рассмотреть особенности исторической эпохи возникнове-
ния христианства и отметить те события, которые повлияли на возникновение христиан-
ских ценностей. Для этого также необходимо подчеркнуть генетическую связь христиан-
ства и иудаизма. Христианская мораль это система нравственных представлений, понятий, 
норм и чувств и соответствующего им поведения, тесно связанная с догматами христиан-
ства.  

Христианская доктрина противостояние злу любовью. 
При рассмотрении  вопроса следует отметить, что гуманизм это одна из важнейших 

ценностей христианства. Идею гуманизма проповедует Христос в своей Нагорной пропо-
веди. Кроме того, важно показать, что именно Нагорная проповедь является одним из ос-
новных источников христианской этики. Именно в этой проповеди Христос рассказал о 
любви к ближнему, о той любви, которая коренным образам отличает христианство от иу-
даизма, а именно: любви к врагу. Непротивление злу - принцип, укорененный в различных 
культурных парадигмах, идеал личной и общественной жизни, основанный на убеждении 
в том, что активное противостояние злу ведет к его усилению. Студент должен раскрыть 
христианское понимание данного принципа и его место в моральной доктрине христиан-
ства.  

Учение об абсолютной ценности человеческой личности как бессмертного, 
духовного существа. 
Рассмотрение вопроса связано с пониманием человека как существа созданного Бо-

гом «по образу и подобию своему», а также с учением о равенстве всех людей и их пред-
назначении к вечному блаженному бытию средствах к достижению этого предназначения 
(свободная воля и благодать).  

Учение об идеальном назначении человека. 
Для понимания данного вопроса  следует обратиться к Нагорной проповеди Хри-

ста, к идее гуманизма, как одной из величайших ценностей учения Христа. Христианская 
культура дает свои истоки принципа непротивления злу. Они содержатся как в фундамен-
тальных этических заповедях, так и в общих концепциях человека, общества, истории. 
Главенство морально - этических ориентации в социальном действии христианства связа-
но с утверждением личностного эталона “жизни в Боге” и социального идеала “церковной 
общности”, основанной на духовно-коммуникативной и конфессиональной общности. 

 
2.5 Семинарское занятие № 5. (2 часа) 
Тема: Ценностные ориентации православия 
2.5.1 Вопросы к занятию 
1. Зарождение и возникновение православных ценностей. 
2. Любовь как пробуждение в душе христианской веры, совести и милосердия. 
3. Русская религиозная философия о роли православных ценностей 
 
Зарождение и возникновение православных ценностей. 
Для рассмотрения вопроса необходимо раскрыть основные причины возникнове-

ния православия и его ценностей. Для их понимания следует в первую очередь рассмот-
реть причины раскола двух церквей, ту социально политическую обстановку которая по-
влияла на раскол христианства. Студент должен показать, что возникновение православ-
ных ценностей непосредственно связанно со Священным Писанием и Священным Преда-
нием.  

Любовь как пробуждение в душе христианской веры, совести и милосердия. 
Анализируя вопрос, следует подчеркнуть, что традиция милосердия, благотвори-

тельности и миротворчества в православии основывается на особом понимании любви. В 



 37

православии любовь это жертвенность, которая долго терпит, милосердствует. Для более 
полного понимания данного вопроса следует обраться к заповеди «возлюби ближнего 
твоего, как самого себя» (Мтф., гл. 23.,ст. 39). При рассмотрении всех вопросов данного 
семинарского занятия подчеркнуть тесную связь развития русской религиозной филосо-
фии с православием. При рассмотрении данного вопроса помогут работы В.С. Соловьева, 
Л.Н. Толстого и др. 

Русская религиозная философия о роли православных ценностей 
При изучении  вопроса следует обратиться к творчеству В.С. Соловьева. Студент 

должен отметить, что жалость и сострадание, у В.С. Соловьева, всего лишь одна из трех 
составляющих основы нравственности, которая обладает строго очерченной областью 
применения, а именно определяет должное отношение человека к другим существам его 
мира. Сознательно и разумно делать добро я могу только тогда, когда верю в добро, в его 
объективное, самостоятельное значение в мире, т.е. верю в нравственный порядок. 

 
2.6 Семинарское занятие № 6. (2 часа) 
Тема: Основные ценности  католицизма и протестантизма.  
2.6.1 Вопросы к занятию 
1. Основные добродетели католицизма. Социальная роль католической церкви. 
2. Томизм о существовании «вечных ценностей». Решение проблемы зла в 

католицизме. 
3. Основные протестантские добродетели. Ценность деятельности труда, как 

формы проявления человеческой природы в протестантизме. 
 
Основные добродетели католицизма. Социальная роль католической церкви. 
Раскрывая вопрос, студент должен иметь четкое представление об основных разли-

чиях между католицизмом и православием, показать развитость социальных доктрин ка-
толической церкви, а также раскрыть основные добродетели католицизма (добро, терпе-
ние, нравственная чистота, справедливость и т.д.). 

Томизм о существовании «вечных ценностей». Решение проблемы зла в 
католицизме. 
Пониманию вопроса будет способствовать обращение к трудам яркого представи-

теля схоластики Ф. Аквинского, который утверждал, что нравственная цель заключается в 
стремлении к Богу, который, по его мнению, представлен в человеке в виде совести. Сту-
дент должен отметить, что философ разделял добродетели на умственные и нравственные, 
добавляя к ним богословские (веру, надежду и любовь). Особое внимание должно уделить 
пониманию толерантности Ф. Аквинским. 

Основные протестантские добродетели. Ценность деятельности труда, как 
формы проявления человеческой природы в протестантизме. 
При рассмотрении вопроса следует показать, в чем суть кризиса католической 

церкви в XVI веке. Необходимо раскрыть основные моменты критики католической церк-
ви сторонниками протестантизма. Показать роль протестантских ценностей в развитии 
идей капитализма. Общее во всем протестантизме заключается в отказе от представления 
о церкви как о посреднике между Богом и людьми. Студент должен раскрыть принцип 
оправдания личной верой. Рассматривая основные догматы и ценности протестантизма, 
студент должен не просто раскрыть суть и возникновение основных нравственных добро-
детелей протестантизма, но и показать их значение в общественной жизни. Одной из 
главных ценностей протестантизма является труд.  

 
2.7 Семинарское занятие № 7. (2 часа) 
Тема: Ислам и его ценности 
2.7.1 Вопросы к занятию 
1. Основы мусульманской нравственности. 



 38

2. Основные добродетели ислама. 
3. Милостыня – вершина добродетели в исламе. 
 
Основы мусульманской нравственности. 
При подготовке ответа на вопрос студент должен объяснить основные предпосыл-

ки возникновения ислама. Показать роль иудаизма и христианства в формировании ос-
новных ценностей ислама. Необходимо также рассказать о значении Корана в жизни му-
сульманина. Коран это не просто священная книга для мусульман, но и один из основных 
источников права. В качестве основ мусульманской нравственности принято считать пять 
столпов ислама. Студент должен раскрыть их морально-этическое значение, при этом он 
должен опираться на формулу мусульманской нравственности, что у человечества нет 
прав, а есть только обязанности, которые делятся на три категории: обязательное, безраз-
личное и запрещенное. 

Основные добродетели ислама. 
Для более полного усвоения мусульманских ценностей необходимо знать основные 

добродетели ислама, которые регламентируют жизнь мусульманина. К ним следует отне-
сти такие ценности как: самоотдача на благо общества, сплоченность. В качестве доброде-
телей - уважение к старшим, следование традициям и обычаям. Необходимо показать зна-
чение этих добродетелей для жизни мусульманина.  

Милостыня – вершина добродетели в исламе. 
При рассмотрении  вопроса следует отметить, что исламская мораль берет свое на-

чало в единобожии и завершается в нем. Предписанием Корана, высшей нравственной це-
лью является стремление заслужить любовь и благорасположение Бога. Социальные про-
блемы в исламе решаются на милосердии, благородстве и отзывчивости. Необходимо по-
казать, что существуют особые наставления даже по отношению к благодарности. В об-
ществе ислам уделяет особое внимание и благородству. Студент должен показать разли-
чие в понимании милостыни в иудаизме и исламе. 

 
2.8 Семинарское занятие № 8. (2 часа) 
Тема: Место и роль религиозные объединений в мире. 
2.8.1 Вопросы к занятию 
1. Причины появления нетрадиционных культов. Основные черты 

нетрадиционных религий. 
2. Понятие и признаки тоталитарных сект. 
3. Религиозный прогресс и проблема мировой культуры.  
 
Причины появления нетрадиционных культов. Основные черты 
нетрадиционных религий. 
Отправным пунктом рассмотрения вопроса становится анализ категории нравствен-

ность и религиозного прогресса. Для этого следует начать с определения содержания этики, 
выявления специфики морали и нравственности как философских категорий. При подготовке 
к этому вопросу студент должен уделить внимание причинам возникновения нетрадици-
онных культов. В качестве основных причин могут быть названы: социально-
политическая обстановка, кризис и переоценка ценностей и т.д. Студент должен быть го-
тов назвать общие черты нетрадиционных культов, их специфику. 

Понятие и признаки тоталитарных сект. 
При рассмотрении  вопроса необходимо дать определение термина «тоталитарная 

секта». Рассказать об основных признаках сет. Студент должен назвать не менее 5 призна-
ков тоталитарных сект. Также студент должен подчеркнуть, что события последних деся-
тилетий свидетельствуют о том, что этический и религиозный факторы оказывают все 
большее влияние на международную обстановку, на формирование общественно-
политической ситуации в тех или иных странах, на происходящие в обществе социально-



 39

экономические и политические процессы. Нетерпимость к людям другой национальности, 
неприятие языка, религии, традиций, обычаев и обрядов, являющихся привычной нормой 
существования для других людей, нередко приводят к возникновению конфликтов на на-
циональной и религиозной почве. В крайних формах эти явления выражаются в экстре-
мизме и терроризме, которые усиливают негативные процессы в обществе и ведут его к 
разобщению и социальной напряженности.  

Религиозный прогресс и проблема мировой культуры.  
Религиозные ценности и их значение для человека становится лейтмотивом ответа на 

третий вопрос. Необходимо подчеркнуть их совершенно особое место в иерархии человече-
ских целей и ценностей. Студент должен дать своеобразный эскиз системы религиозных цен-
ностей цивилизаций Востока и Запада, сосредоточившись на этических основах буддизма, 
христианства и ислама. 

 
2.9 Семинарское занятие № 9. (2 часа) 
Тема: Религия и политика. Конфессиональная политика Оренбуржья 
2.9.1 Вопросы к занятию 
1. Проблема сотрудничества верующих и неверующих в решении глобальных 

проблем современности, защите и развитии общечеловеческих завоеваний культуры. 
2. Специфика этноконфессиональных процессов в современном обществе.  
3. Религиозная обстановка в Оренбургской области. Динамика и развитие 

отдельных конфессий на территории области. 
 
Проблема сотрудничества верующих и неверующих в решении глобальных 
проблем современности, защите и развитии общечеловеческих завоеваний 
культуры. 
При рассмотрении вопроса студент должен отметить, что религия всегда была 

важной составляющей в жизни общества. Необходимо показать, что поиски духовных 
ориентиров, точек опоры в быстро меняющемся мире приводят к тому, что в настоящее 
время роль религиозного фактора возрастает. Связано это во многом с тем, что религия – 
важнейший социальный институт, который включает в себя систему социальных норм, 
ценностей, ролей, обычаев, верований, ритуалов, стандартов поведения. Студент должен 
обратить внимание на то, что религия в общественной жизни никогда не выступала в так 
называемом «чистом виде». Особенно это относится к современности. Религия глубоко 
интегрирована во многие сферы общественной жизни - культуру, образование, быт и в 
том числе в политику  

Специфика этноконфессиональных процессов в современном обществе.  
В условиях полиэтнического государства, каким является Россия, в развитии меж-

дународных отношений особое значение приобретает проблема взаимодействия культур, 
межнационального общения. Обмен ценностями и нормами, изучение и усвоение дости-
жений культуры других народов являются необходимым условием образованности, обще-
ния людей разных национальностей, повседневной жизни в многонациональном государ-
стве. На это на все должен обратить внимание студент при подготовке к вопросу.  

Религиозная обстановка в Оренбургской области. Динамика и развитие 
отдельных конфессий на территории области. 
Особое внимание при подготовке к вопросу должно быть уделено этноконфессио-

нальной обстановке в Оренбургской области. Необходимо отметить, что наш регион явля-
ется поликонфессиональным. Кроме того, особенностью нашего региона также является 
приграничное положение. Студент должен показать роль национально-культурных обще-
ственных объединений в укреплении стабильности, в налаживании межэтнического со-
трудничества. А также что они способствуют сохранению родного языка, народных тра-
диций, развитию этнокультурного наследия народов Оренбуржья. Необходимо показать, 
как реализуется этноконфессиональная политика правительством нашей области. 


