
ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ 
УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ   

«ОРЕНБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ АГРАРНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ» 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ДЛЯ ОБУЧАЮЩИХСЯ  
ПО ОСВОЕНИЮ ДИСЦИПЛИНЫ 

 
Б1.В.ДВ. 03.02 Этика 

 

 
 
 
Направление подготовки 38.03.02 Менеджмент 

 

Профиль образовательной программы Маркетинг 

 

Форма обучения очная 

 

 

 

 

 

 

 



СОДЕРЖАНИЕ 

1. Конспект лекций………………………………………………………….………….……… 
1.1 Лекция № 1 Этика её предмет и структура....………………………………………….. 

1.2 Лекция № 2. История этических учений ……………………...………………………. 

1.3 Лекция № 3 Возникновение и развитие морали..…...………………………………… 

1.4 Лекция № 4 Мораль: сущность, структура и функции.………………………………. 

1.5 Лекция № 5 Свобода и ответственность как условие  и показатель самореализации 

личности…………………………………………………………………………………... 

1.6 Лекция № 6 Добро и зло как категории различения нравственного и безнравствен-

ного………………………………………………………………………………………… 

1.7 Лекция № 7 Долг и совесть как контрольные механизмы морального сознания…… 

1.8 Лекция № 8 Честь и достоинство - субъект-объектные характеристики нравствен-

ных качеств личности ……………………………………………………………………. 

1.9 Лекция № 9 Этика гражданственности: человек и общество………………………… 

2. Методические указания по проведению семинарских занятий………………………. 
2.1 Семинарское занятие № С-1 Этика её предмет, виды и структура.………………… 
2.2 Семинарское занятие № С-2 История этических учений…………………………… 
2.3 Семинарское занятие № С-3 Возникновение и развитие морали.………………….. 

2.4 Семинарское занятие № С-4 Мораль: сущность, структура и функции.…………… 
2.5 Семинарское занятие № С-5 Свобода и ответственность как условие  и показатель 

самореализации личности……………………………………………………………….. 
2.6 Семинарское занятие № С-6 Добро и зло как категории различения нравственного 

и безнравственного.………………………………………………………………………. 
2.7 Семинарское занятие № С-7 Долг и совесть как контрольные механизмы мораль-

ного сознания…………………………………………………………………………….. 

2.8 Семинарское занятие № С-8 Честь и достоинство - субъект-объектные характери-

стики нравственных качеств личности………………………………………………….. 

 

 
 



1. КОНСПЕКТ ЛЕКЦИЙ 

 
1.1 Лекция № 1 (2 часа). 
Тема: Этика ее предмет, виды и структура 
1.1.1 Вопросы лекции 
1. Этика как учение о морали и компонент духовной культуры.  

2. Описательные, объяснительно-теоретические и нормативно-мировоззренческие 

задачи этики. 

3. Антитезы гедонизма и аскетизма, ригоризма и эвдемонизма, эгоизма и альтруиз-

ма, коллективизма и индивидуализма. 

1.2. Краткое содержание вопросов 
1. Этика как учение о морали и компонент духовной культуры.  
Этика возникла более двух с половиной тысяч лет назад, когда в результате обще-

ственного разделения труда познавательная теоретическая деятельность отделилась от не-

посредственного практического нравственного сознания. 

Возникновение термина «этика» как особой философской дисциплины связано с 

именем Аристотеля. Понятие «этический», от которого происходит этика, образовано 

Аристотелем на основе слова «этос», что означало привычки, обычаи, нравы. 

Греческое слово «ethos», было переведено римским мыслителем Цицероном латин-

ским словом «mores», на его основе было образовано прилагательное «moralis» (мораль-

ный). В последующем от прилагательного «моральный» было образовано существитель-

ное «мораль» (moralitas) которое и является латинским эквивалентом древнегреческого 

термина «этика». 

Таким образом, следуя этимологии, слова «этика», «нравственность», «мораль» в 

обыденной речи употребляется как синонимы. Однако в философии сложилась традиция 

различения этих понятий. 

Под понятием «этика» обычно подразумевается теоретическое знание, наука. 

Под понятиями «нравственность» и «мораль» - изучаемый этой наукой предмет, 

особая форма общественного сознания или человеческой деятельности. 

Таким образом, этика является учением о морали, о нравственном освоении чело-

веком действительности. 

Традиционно считается, что философия включает в себя онтологию, гносеологию, 

этику и эстетику. Этика как философская дисциплина в той или иной степени решает мно-

гие философские вопросы, в том числе и вопросы онтологии и теории познания. 

Этика как философская дисциплина является глубоко теоретическим учением, объ-

ясняющим природу морали, сложный и противоречивый мир нравственных отношений, 

высшие устремления человека. 

Особенности этики в рамках философии состоят в том, что этика составляет норма-

тивно-практическую часть системы философского знания. Существенное своеобразие 

этики состоит в ее нормативности. Аристотель, а вслед за ним и многие другие философы 

рассматривали этику как практическую философию, конечной задачей которой является 

производство не знания, а ценностей. Она задает ценностную основу человеческой дея-

тельности. 

Этика стремится прояснить общие основания нравственного миропорядка, всего 

многообразия проявления морали: что есть добро, гуманность, жизненная правда, в чем 

состоит назначение человека, что делает жизнь человека осмысленной, счастливой и т.д. 

Этика изучает источник происхождения моральных ценностей, общую природу морали, 

ее специфику и роль в жизни человека. 

Этика как теория морали устанавливает логическую связь между моральными 

оценками, вы являет законы, в соответствии с которыми вырабатываются суждения, при-

званные руководить поступками людей. Этика не вырабатывает конкретных рекоменда-



ций, как поступать в том, или ином случае, она формулирует лишь общие абстрактные 

принципы, на которых могут быть построены конкретные оценки и рекомендации. 

В качестве теории морали этика занимается исследованием основных категорий, в 

которых можно описывать моральные оценки и критерии различения добра и зла. В рам-

ках этики строится и исследуется система понятий, в которых можно выразить как сами 

моральные законы, так и логику их применения к оценке человеческого поведения в усло-

виях конкретных ситуаций. 

 
2. Описательные, объяснительно-теоретические и нормативно-

мировоззренческие задачи этики. 
Существует три функции этики: она описывает мораль, объясняет мораль и учит 

морали. Соответственно этим трем функциям этика делится на: эмпирически-

историческую (описательную), философски-теоретическую и нормативную этику. Каждой 

из них должна соответствовать своя модель: абстрактная система понятий, проблем, 

структур, функций. 

Какова (в общих чертах) модель нормативной этики, то есть чем она занимается, 

каковы ее функции, понятия, какие проблемы она ставит, на каких методологических 

предпосылках строится? Нормативная этика — это моральная рефлексия, рационализиро-

ванное моральное сознание. Рационализация, в чем бы она ни выражалась, не имеет здесь 

самостоятельного значения, она всегда подчинена нормативности. Нормативная этика — 

и это ее определяющий признак — всегда что-то «оценивает» (с моральных — в широком 

смысле слова — позиций) или что-то «предписывает» (в том же моральном смысле), — 

причем эти оценки и предписания совершаются как в явной форме, так и (очень часто) 

имплицитно. В этом последнем случае она выглядит вполне научно, как объективно-

бесстрастное рассуждение о морали, и только тщательный анализ может показать скры-

тую нормативность таких рассуждений, (например, философ классифицирует добродете-

ли, выполняя, казалось бы, научно-систематизаторскую задачу, однако само отнесение 

каких-либо человеческих качеств к «добродетелям» уже говорит о применении ценност-

ных критериев, предшествующих данной классификации; само слово «добродетель» явля-

ется оценочным). 

Нормативная этика выполняет определенные функции: а) прокламирование неко-

торых «жизненных» («моральных») ценностей и защита (обоснование) их; б) рациональ-

но-понятийное оформление и кодификация норм поведения и нравственных качеств чело-

века; в) формирование нравственных убеждений, перевод внешнего (социального) импе-

ратива во внутренний (личностный) импульс. 

Проблематика нормативной этики охватывает такие вопросы, как: а) что именно 

является «хорошим» (добрым, должным, ведущим к счастью и т.д.)? б) какие именно цен-

ностные ориентиры являются предпочтительными? в) в чем и как обосновать определен-

ные ценностные ориентиры? г) как себя вести в ситуациях определенного типа? и т.д. 

В структуру (состав) нормативной этики входят: а) набор (или система) определен-

ных ценностных положений (принципов, норм, оценок), б) набор (или система) доводов, 

аргументов в защиту данных ценностных положений, в) философская (или религиозная, 

или научная) картина мира и человека как основание для такого рода аргументации. 

К понятиям нормативной этики относятся: «добро», «зло», «долг», «справедли-

вость», «любовь», «ненависть», «ложь», «лицемерие», «смысл жизни» и т.д. — в их нор-

мативно-оценочной функции. 

Каковы задачи теоретической этики? 

Теоретическая этика есть комплекс взглядов, идей, знаний, исследовательских под-

ходов, объектом которых является мораль. В отличие от нормативной этики, теоретиче-

ская этика не есть «внутренняя», моральная рефлексия: мораль выступает для нее как 

«внешний» предмет, как объект познания. Познание (рационально-понятийное и эмпири-

ческое) имеет здесь самостоятельное значение; нормативность не является «чертой» этого 



познания и его результатов (то есть знаний), она сама (вместе с моралью в целом) являет-

ся объектом познания. 

К функциям теоретической этики относятся: описание морального феномена и 

объяснение его и выработка знаний, которые могут быть использованы для целенаправ-

ленного формирования нравственных ориентаций людей (через теорию нравственного 

воспитания и др.). 

Проблематика теоретической этики охватывает такие задачи, как специфика, про-

исхождение, структура, функции, понятия морали, ее эпис-темологические, психические, 

логические механизмы, содержание принципов и норм морали в их социально-

исторических модификациях и т.д. 

В структуру (состав) теоретической этики входят: а) эмпирические описания ре-

альных нравов, обычаев, нормативных кодексов, 6) метафизические и научные концеп-

ции, объясняющие мораль, в) методологические принципы, определяющие направление и 

ход теоретико-этического исследования (принципы социального, биологического, психи-

ческого детерминизма, индетерминизма, когнитивизма, антикогнитивизма и пр.). 

К понятиям теоретической этики относятся такие, как: «мораль», «нравы», «нрав-

ственность», «норма», «императив», «оценка», «свободная воля», а также: «добро», «зло», 

«долг», «справедливость», «любовь», «ненависть» и пр. в их номинальной функции (то 

есть как вербальное обозначение соответствующих ценностных позиций, чувств и пр.). 

Применив эти две модели — нормативно-этичсскую и теорстико-этическую — к 

«эмпирии» этических концепций прошлого, мы получим два относительно самостоятель-

ных классификационных ряда. Так, нормативно-этические концепции можно классифици-

ровать в соответствии с тем, какой именно способ обоснования морали они применяют, а 

теоретико-этические — в соответствии с принятым ими способом объяснения. При этом 

известные, узаконенные традицией направления и школы в этике окажутся расчлененны-

ми, вписанными частично в нормативно-этическую, а частично — в теоретико-этическую 

классификацию. 

Например, этический натурализм в нормативно-этическом контексте — это опре-

деленная жизненная (ценностная) позиция, обоснованная через «естественные» ценности 

или «естественную» картину мира; в теоретико-этическом контексте натурализм — это 

способ объяснения морали через «естественные» причины (в этом случае натуралистиче-

ская концепция не имеет нормативной направленности). 

Точно так же противостояние автономной и гетерономной этики может иметь две 

разные интерпретации. В качестве нормативной концепции автономная этика — это цен-

ностная позиция, исходящая из необоснованности, самодостаточности морали; в качестве 

же теоретической концепции автономная этика — это точка зрения, согласно которой мо-

раль необъяснима через что-то другое (то есть через внеморальные причины). Можно 

быть сторонником автономной этики в ее нормативном аспекте (то есть полагать, что 

нравственные принципы не нуждаются в обосновании) и в то же время отвергать теорети-

ческий вариант автономной этики (то есть признавать, например, социальную или биоло-

гическую детерминированность морали). 

 
3. Антитезы гедонизма и аскетизма, ригоризма и эвдемонизма, эгоизма и аль-

труизма, коллективизма и индивидуализма. 
Гедонизм – этический образец личности, утверждающий наслаждение, стремление 

к счастью, полноценному раскрытию возможностей тела и духа как высшее благо. При-

мером являются воззрения Эпикура. 

Эпикур(341 - 270 до н.э.) - древнегреческий философ. Основал в Афинах философ-

скую школу (эпикурейство). Этический девиз Эпикура – живи уединенно. Цель жизни – 

отсутствие страданий. Сами удовольствия не являются злом, но часто порождают беспо-

койство, страдание: «Не следует насиловать природу, следует повиноваться ей… необхо-



димые желания исполняя, а также естественные, если они не вредят, а вредные сурово по-

давляя». 

Удовольствие, по Эпикуру, состоит в философской отрешенности от всего суетно-

го, преходящего. «Поэтому удовольствие как принцип этики у Эпикура выражается не в 

пьянстве или обжорстве, а в умеренности. «Когда мы говорим, что благо – наслаждение, - 

пишет Эпикур, - то это не указание на обжор и лентяев, ветреников и прощелыг, которые 

игнорируют или не понимают нашего учения. Мы говорим и указываем на отсутствие те-

лесного страдания, беспокойства. Это не непрерывные празднества, не томление младых 

дев, не все то, чем изобильный стол нас искушает, но трезвое обсуждение, доискивающее-

ся последних причин каждого акта выбора или отказа, которое разоблачает все фальши-

вые мнения, от коих все душевные треволнения исходят». Страх перед смертью, согласно 

Эпикуру, также связан с «фальшивым мнением» о ней. Бояться смерти, учил Эпикур, нет 

никаких оснований. Ведь со смертью мы практически не встречаемся: когда мы есть, ее 

еще нет, а когда она есть, нас уже нет». 

Дальнейшее развитие гедонистический образец личности получил в эпоху Ренес-

санса, когда формировалась гуманистическая этика, провозгласившая право на естествен-

ные приобретенные от природы потребности и склонности человека. В трактатах «О на-

слаждении, как истинном благе» (Л. Валла) и «Введение в науку о морали» (Бруни-

Аритино) присутствовала критика религиозного учения о греховности плоти, и формиро-

вался принцип индивидуализма. 

Итак, гедонизм есть нормативный образец личности, противоположный аскетизму 

и являющийся попыткой осмыслить амбивалентную природу человека. 

Аскетизм - этический образец личности, утверждающий ограничение, подавление 

чувственных желаний (умерщвление плоти). Вслед за культурой человеческого тела, сво-

бодных диалогов Платона, научного полета мысли Архимеда, пришло время молитвы, по-

каяния, созерцания духа, а не плоти. Скульптура – наиболее распространенный в антично-

сти вид искусства, уступила место более возвышенной и менее плотской (c христианской 

точки зрения) форме творчества – иконописи. 

Цель аскетизма – достижение свободы от материальных потребностей, сосредото-

ченность духовного пространства. Например, институт монашества предусматривает ас-

кетизм священнослужителей (посты, безбрачие, самоистязание, уединенный образ жизни) 

и создает вокруг них ореол святости. 

Эгоизм и альтруизм. Эгоизм – черта личности, которая заключается в себялюбии, 

сосредоточении на своем «Я», равнодушии к другим людям. Такой человек в общении 

ищет выгоды для себя, с трудом адаптируется в коллективе, члены которого так или иначе 

распознают ориентацию человека лишь на удовлетворение собственных потребностей и 

добывание благ жизни исключительно для себя. Биологическая предпосылка эгоизма – 

своеобразное защитное проявление инстинкта самосохранения, усиленное неправильным 

воспитанием. 

Альтруизм противоположен эгоизму и предполагает добровольную помощь чело-

века другим людям, его готовность жертвовать для них личными интересами. Причину 

желания помогать людям американские социальные психологи объясняют эмпатией (со-

переживанием), присущей человеку, а также стремлением преодолеть собственное нега-

тивное состояние, которое вызывает вид горя или страданий других людей. Иногда   при-

верженцами зарубежных социобиологических теорий высказывается точка зрения о том, 

что хотя большинству людей кажется, будто в действиях альтруиста отсутствует личный 

интерес, на самом деле он часто имеет место в скрытом виде.  Альтруистское поведение 

рассматривается как стратегия, развившаяся в процессе естественного отбора. Так, прояв-

ляя альтруизм к детям, люди помогают сохранению человеческого генофонда. Кроме то-

го, помогая кому-то сегодня, мы небезосновательно полагаем, что это  услуга нам будет 

возвращена позднее.  Авторы других, так называемых культурных теорий утверждают, 

что социальная эволюция оказывает более значительное влияние на человеческий альтру-



изм, нежели биологическая.  Нормы альтруизма: социальная ответственность (помощь 

тем, кто в ней нуждается) и взаимная ответственность (помощь тем, кто нам помог) – обя-

зательные условия успешного взаимодействия человека с другими людьми. 

Индивидуализм и коллективизм. Коллективист – это человек, который воспри-

нимает и переживает интересы малой группы, в которую он включен, как самые ценные и 

значимые для себя. 

На формирование этого качества оказывают  влияние особенности культуры. 

Кросс-культуральные психологи приводят в качестве примера стран, для которых в целом 

характерна коллективистская культура, Китай, Японию, а стран, в культуре которых пре-

обладает индивидуализм, - Великобританию и США.  Так, буквально с момента рождения 

родители и школа в коллективистских культурах  предпочитают воспитывать  у детей 

ценности коллективизма и взаимопомощи, направлять или даже предопределять их выбор, 

в индивидуалистских – воспитывают в детях независимость. Каждая культурная традиция 

предполагает определенные преимущества и «плату» за них. В конкурентом индивидуа-

листическом обществе люди имеют больше личной свободы, больше гордятся своими 

личными достижениями и менее связаны ожиданиями окружающих, их поведение более 

спонтанно. Но в качестве расплаты за это – больше случаев одиночества, разводов, 

убийств и стрессовых расстройств. Можно сказать, что в коллективистских культурах 

вместо независимости личность приобретает взаимозависимость. 

 

1.2. Лекция №2 (2 часа) 
Тема: История этических учений 
1.2.1.Вопросы лекции 
1. Античная этика. Этика Сократа, Аристотеля, Платона. 
2. Этический рационализм Нового времени. 
3. Этические принципы немецкой классической философии. 
4. Этика постклассической философии. Этические поиски в русской религиозной 

философии конца ХIХ - начала ХХ в. 
5. "Новые" этические ценности ХХ в.: "благоговение перед жизнью" (А. Швейцер), 

"витальные ориентиры" (Х. Ортега -и- Гассет), "новый гуманизм" (А. Печчеи), "любовь к 

себе" (Э. Фромм). 
 

1.2.2. Краткое содержание вопросов 
1.  Античная этика. Этика Сократа, Аристотеля, Платона. 
Этика античности была обращена к человеку. «Человек есть мера всех вещей» – 

эти слова Протагора исследователи по праву считают девизом для всех этических произ-

ведений данного периода. Для этических произведений античных авторов характерно 

преобладание натуралистической ориентации. Кроме того, основной особенностью этиче-

ской позиции являлось понимание нравственности, добродетельности поведения человека 

как разумности. Именно разум управляет жизнью человека и общества в понимании ан-

тичной этики, он играет главную роль в выборе правильного жизненного пути. Кроме ра-

зумности человеческого поведения, одной из основных характеристик античного миро-

воззрения являлось стремление к гармонии человека с его внутренним и с внешним ми-

ром. Этические воззрения софистов, Сократа, Платона, Аристотеля связаны в античной 

философии с переходом от идеи доминирования власти всеобщего над человеком к идее 

единства отдельного человека и государства, которая предполагала обоснование самоцен-

ности человека. В более поздний период этика эпикуреизма, стоицизма была связана с 

идеями противопоставления человека миру социального бытия, ухода человека в свой 

собственный, внутренний мир. 

Первый этап в развитии зрелого этического сознания Древней Греции представлен 

учением софистов (V в. до н. э.), своеобразным периодом сомнения в предмете этики, т. е. 

отрицания морали как чего-то безусловного и общезначимого. 



Сократ (469—399 гг. до н. э.), которого по праву считают отцом античной этики, 

отводил морали первостепенную роль в обществе, считая ее фундаментом достойной 

жизни каждого человека. Трудности в воссоздании этической позиции Сократа связаны с 

отсутствием письменного наследия его философских размышлений, хотя и сохранились 

записи высказываний мыслителя, которые сделали его ученики (Ксенофонт и Платон), а 

также свидетельства современников об особенностях его жизни и смерти. Все это позво-

ляет судить об основных положениях его этического учения. 

В частности, сами факты биографии Сократа являются примером нравственных по-

ступков. Судьба философа стала настоящим воплощением такого человеческого идеала, 

который он обосновал в своем этическом учении. Согласно положениям Сократа, смысл 

может иметь только такая жизнь, которая не противоречит убеждениям. 

Проявлением сущности человека является поступок, а самым лучшим способом 

самореализации личности становится ее нравственная деятельность. Такие истины Сократ 

не только провозглашал, но и доказал их ценой своей собственной жизни. 

Сократ не принимал учение софистов из-за отсутствия у них позитивной програм-

мы. В отличие от них философ стремился сформулировать систему устойчивых и общих 

понятий. Такая первоначальная идея Сократа не случайна (в нравственной деятельности 

следует руководствоваться знанием о морали) и функциональна (нельзя создать этиче-

скую программу без формирования системы взаимосвязанных понятий). 

Для решения этой проблемы Сократ использовал специальный метод, который по-

лучил название индуктивного и который исследователи условно разделили на пять частей: 

1) сомнение (или «я знаю, что я ничего не знаю»); 

2) ирония (или выявление противоречий); 

3) майевтика (или преодоление противоречия); 

4) индукция (или обращение к фактам); 

5) дефиниция (или окончательное установление искомого понятия). 

Необходимо отметить, что метод, который применил Сократ, и сегодня не утратил 

своего значения и используется, например, как один из способов ведения научных дискус-

сий. А также философ положил начало эвдемонистической традиции в этике, считая, что 

смысл жизни каждого человека, высшее благо  это достижение счастья. 

Этика призвана способствовать постижению и осуществлению данной установки. 

Счастье означает благоразумное, добродетельное бытие. Таким образом, только нравст-

венный человек может быть счастливым (а также разумным, что практически то же са-

мое). 

Эвдемонистическая позиция Сократа дополняется также его точкой зрения о само-

ценности морали: не сама мораль подчинена естественному стремлению человека к сча-

стью, а, наоборот, счастье напрямую зависит от нравственного облика (добродетельности) 

человека. В связи с этим уточняется задача самой этики: помогать каждому человеку стать 

моральным, а вместе с тем счастливым. 

Сократ при этом различал понятия «счастье» и «наслаждение». Он выдвигал про-

блему свободы воли. Главными добродетелями человека он считал: мудрость, умерен-

ность, мужество, справедливость, подчеркивая значимость нравственного самосовершен-

ствования человека. 

В поиске путей решения всех этических проблем он занимал всегда рационалисти-

ческую позицию. Именно разум, знание являются основой добродетельности (по-другому, 

каждая добродетель – определенный вид знания). 

Учение Платона (427—347 гг. до н. э.) считают первой попыткой систематизации 

этических идей, которая была осуществлена философом на объективно-идеалистической 

основе. Разделяя рационалистические принципы своего учителя, Платон также поставил 

перед собой задачу формулирования общих понятий. Так же, как и Сократ, он избирал для 

этого дедуктивный метод исследования. В результате мыслитель пришел к доказательству 

дуализма существующего мира. 



Непосредственно этическую концепцию Платона можно разделить на две связан-

ные между собой части: индивидуальную этику и социальную этику. Первая является 

учением об интеллектуальном и нравственном совершенствовании человека, которое Пла-

тон связывает с гармонизацией его души. 

Душу философ противопоставляет телу как раз потому, что телом человек относит-

ся к низшему чувственному миру, а душой способен соприкасаться с настоящим миром – 

миром вечных идей. 

Основные стороны человеческой души тем самым являются основой его доброде-

телей: разумная – мудрости, аффективная – умеренности, волевая – мужества. Человече-

ские добродетели тем самым имеют врожденный характер, они особые ступеньки гармо-

низации его души и восхождения к миру вечных идей. В восхождении человека к идеаль-

ному миру находится смысл его бытия. 

А средством к его возвышению является презрение телесного, власть разума над 

низкими страстями. Обусловливаемая этими принципами, социальная этика философа по-

лагает наличие определенных добродетелей у каждого сословия. Согласно учению Плато-

на, правители должны обладать мудростью, сословие воинов  мужеством, а низшие сосло-

вия – умеренностью. 

Используя жесткую политическую, а также моральную иерархию в государстве, 

можно достичь высшей добродетели Эта добродетель – справедливость, которая свиде-

тельствует, по мнению Платона, о социальной гармонии. Чтобы достичь ее, утверждает 

философ, необходимо принести в жертву интересы отдельной личности. 

Творчество Аристотеля (384—322 гг. до н. э.) считают высшим развитием антич-

ной этики. Это вряд ли стало возможным, если бы ученик Платона не превзошел своего 

учителя, сделав выбор в пользу истины. 

Нравственная деятельность человека направлена на него самого, на развитие его 

способностей, его духовно-нравственных сил, на улучшение его жизни, на осуществление 

смысла жизни и назначения. В сфере деятельности, которая связана со свободой воли, че-

ловек сообразует поведение и образ жизни со своим нравственным идеалом, с взглядами и 

понятиями о должном и сущем, добре и зле. Этим философ и определил предмет науки, 

которую он назвал этикой. 

Таким образом, заслуги Аристотеля в развитии этики очень велики: он дал имя 

этой науке, ему принадлежит первый этический труд, он впервые поставил вопрос о само-

стоятельности этики, построил свою теорию морали. Для его этического учения характер-

ны логический анализ, единство метода рационального осмысления проблем и их эмпири-

ческого подтверждения, социальная направленность этического мышления, прикладное, 

практическое значение. 

Говоря об этическом аспекте проблемы взаимоотношений человека и общества, 

Аристотель пытался найти пути их гармонического взаимодействия в рациональном огра-

ничении личностью всех своих эгоистических потребностей, ориентируя его на общест-

венное благо. Социальная гармония, считал философ, не должна подавлять личных инте-

ресов. 

Нравственность личности, которая опирается на разум и волю, должна приводить 

цели и желания, потребности в соответствие с интересами всего государства. Аристотель 

тем самым приходит к идее, что источник самой морали необходимо искать в государст-

венных отношениях. 

Отдавая дань сложившейся традиции, высшим благом Аристотель также считал 

счастье. Но мыслитель внес в это понятие много новых оттенков. Счастье, по Аристоте-

лю, - это особое состояние удовлетворенности, которое получает человек от совершенной 

им добродетельной деятельности. Мораль и счастье должны быть связаны между собой. 

Аристотель утверждал, что высшего удовлетворения жизнью человек может достичь, 

только совершая моральные поступки. Главными условиями на пути к счастью он считал: 

нравственное и интеллектуальное совершенствование, дружбу, здоровье и наличие внеш-



них благ, активную гражданскую позицию. В отличие от Платона, Аристотель отрицал 

врожденный характер добродетелей человека, что дало ему возможность говорить о во-

просах нравственного воспитания. Добродетель напрямую связана с общественно значи-

мым действием и имеет нормативный характер. Нравственные качества человека  это не 

то, что дано ему от природы, а то, что должно быть воспитано в нем обществом. Так как 

мораль базируется на разуме и воле, то можно выделить добродетели дианоэтические и 

этические. Аристотель при этом предложил конкретный подход к определению меры доб-

родетели. В частности, мужество, по мнению философа, зависит от того, о ком мы будем 

вести речь, – о младенце или атлете. А также Аристотель обосновал идею о том, что каж-

дая добродетель – это середина между двумя крайностями (мужество, таким образом, это 

середина между трусостью и отвагой). 

Учение о дружбе Аристотеля является первым опытом постановки и решения про-

блемы общения. Огромное значение для дальнейшего развития этики имели также и дру-

гие идеи Аристотеля. В частности, Аристотель в своем учении развил темы о свободе вы-

бора и ответственности в морали, о единстве этики и политики и др. Многие положения 

Аристотеля оказались даже несвоевременными, не были достаточно адекватно осознаны 

современниками, но получили развитие в более поздние времена. 

 
2. Этический рационализм Нового времени. 
Новое время преимущественно ориентировано на выявление натуралистического 

основания морали, на поиск гармонии между объективными и субъективными факторами. 

Новые идеи мыслителей Нового времени весьма значительны и не только «сводят 

мораль с неба на землю», но и обосновывают нравственную полноценность личности. 

Идея самостоятельности морального субъекта, на которой основывалась духовная оппо-

зиция в эпоху Средневековья, становится центральной, а как универсальное средство ее 

утверждения, дающего возможность также объяснять общеобязательность морали, высту-

пает разум. Разум должен обуздать эгоистически направленную природу человека, согла-

совать личные устремления с общественным благом. Такая установка, которая рождает 

иллюзию возможности морального совершенствования общества путем просвещения, а 

также стремление подойти к морали с точки зрения естественной науки, пренебрежение к 

ее специфике приводят к универсализации моральных проблем, морализаторству, которое 

связано с упованием на нравственный путь разрешения социальных противоречий. 

Основная установка мыслителей Нового времени предполагала выведение морали 

из природы, что часто становилось сведением ее к естественнонаучному знанию. Стрем-

ление придать этике статус строгой научной теории, используя методы математики и фи-

зики, было характерно для этических изысканий Декарта, Гоббса, Спинозы и многих дру-

гих. 

Бенедикт Спиноза (1635—1677 гг.) превращает этику в натурфилософию (его ос-

новной труд «Этика» является учением о субстанции). Одним из основополагающих вы-

ступает в его произведениях тезис о рациональной сущности человека. 

Проблема индивидуального и общего в его этике приобретает ярко выраженную 

гносеологическую окраску, а добро и зло объясняются в контексте утилитаризма. Наибо-

лее важными для понимания этики Спинозы и этической основы его философии стали по-

ложения о человеческом теле как об объекте души, о соотношении порядка идей и поряд-

ка вещей, о трех родах познания, суть которых в воображении, являющемся главной при-

чиной ложности, о рассудке и интуитивном знании. 

Спиноза изображает человека предельно реалистично Каждый из нас стремится не 

только сохранить свое бытие, но и расширить его путем увеличения своей власти, своего 

совершенства, чтобы достичь как можно большей независимости от внешних причин. 

Совершенствованию человека сопутствуют радостные чувства, а уменьшению со-

вершенства  печаль и неудовольствие Желание свидетельствует о деятельном начале че-

ловека. Человек по своей природе стремится к тому, чтобы другие жили, поступали так 



же, как он. «А так как все одинаково желают того же, то все одинаково служат друг другу 

препятствием и, желая того, чтобы все их хвалили или любили, становятся друг для друга 

предметом ненависти». Основной причиной этого он считает то, что действия людей на-

правлены от субъекта к объекту, искажены, так как человек в повседневной жизни сознает 

свои желания и действия, но не знает их действительных причин. 

Спиноза считает, что ключ к пониманию человеческих поступков – в его природе, 

состоянии аффектов. Поэтому этика, в свою очередь, должна исходить из естественных 

законов поведения, из которых и следуют определенные действия с такой же необходимо-

стью, с какой «из природы треугольника следует, что три угла его равны двум прямым». 

Главное основание добродетели, считает мыслитель, стремление к самосохранению. 

Осознание пользы при этом является движущей силой человеческого поведения. 

Добро тождественно пользе человека, а зло – тому, что препятствует пользе. В природе не 

существует ни добра, ни зла, все это – человеческие ситуации. 

Никакая вещь не может быть уничтожена без действия внешней причины, поэтому 

стремление человека к самосохранению – это преодоление пассивных состояний. Преодо-

левая их, человек освобождается от власти аффектов, живет по законам самосохранения. 

Сам путь перехода от пассивных аффектов к активным и является путем добродетели, 

нравственного совершенствования. То, что определяется пассивными состояниями, может 

также определяться разумом. Добродетель же находится в переходе от одного уровня де-

терминации к другому. В результате эгоизм, который движет поведением человека, стано-

вится моральным лишь тогда, когда он становится разумным эгоизмом. 

Спиноза полагал, что программа человеческого поведения состоит в рационально 

интуитивной любви к Богу. Разум по отношению к аффектам не является только репрес-

сивным основанием. Он может достичь цели лишь тогда, когда заменяет чувства и сам 

выступает как аффект. 

Его этические рассуждения связаны также со спецификой философского знания, 

имеющего аксиоматически-дедуктивный и конструктивный подходы. Спиноза следует 

платоновскому образу философии как умозрения, которое полностью охватывает реаль-

ность. В той степени, в какой философия старается дойти до начал, объясняющих основа-

ние мира, и решить вопрос, что значит быть, доказательство ее истинности совмещается 

со способностью логически, последовательно развернуть заданное основоположение в за-

конченную стройную систему, в рамках которой и объясняется, оправдывается перед ра-

зумом все, что требует объяснения и оправдания. Как идеальное конструирование мира 

философия из всех наук ближе всего к математике, а внутри ее – к геометрии. 

 

3. Этические принципы немецкой классической философии. 
В практической философии Иммануила Канта основные тенденции новоевропей-

ской этики к утверж¬дению автономии человека и рациональному обоснованию морали 

достигли своей вершины. Кант с наибольшей полнотой и последова¬тельностью выразил 

эти два принципа: свобода и разум суть непременные предпосылки моральности лично-

сти. При этом Кант пред¬ставлял мораль как своеобразное средство принуждения к по-

ступ¬кам через долженствование, специфическим выражением которо¬го является нрав-

ственный закон в форме категорического императи¬ва. Этику Канта обоснованно назы-

вают этикой долга, или этикой категорического императива. Практическая философия 

Канта получила развитие в трех фунда¬ментальных произведениях: «Основание метафи-

зики нравов» (1785), «Критика практического разума» (1788) и «Метафизика нра¬вов» 

(1797). Этические проблемы Кант рассматривает и в ряде дру¬гих своих работ. Условия 

этического исследования. Названные работы Канта обычно причисляют к этическим. Од-

нако, признавая справедливость такой их квали¬фикации, необходимо иметь в виду, что 

Кант установил довольно строгие рамки и условия исследования морали. Как «Основа-

ние», так и «Критика» предваряются точными методологическими замеча¬ниями, без ко-

торых невозможно теоретическое рассуждение о нрав¬ственности. И оба произведения 



являются по сути дела философ¬ским введением в учение о морали. Читая лекции по эти-

ке в Кенигсбергом университете, Кант ставил вопрос о принципах нравственности. Всякая 

наука, по мнению Канта, должна иметь первый принцип нравственности; такой Принцип 

важен и для науки о морали. Без него невозможен единый критерий оценки того, что яв-

ляется добром или не добром. Анализируя историю философии, Кант показывал, что воз-

можны два подхода к установлению принципа морали: один выводит мораль из эмпири-

ческих начал, другой из интеллектуальных. Эти лирические начала могут быть внутрен-

ними (физическое или моральное чувство) или внешними (воспитание, обычаи, политиче-

ская власть). В системах, основывающихся на интеллектуальных началах, мораль покоит-

ся в рассудке и постигается до всякого опыта, при этом интеллектуальные основания мо-

рали также могут быть внутренними (когда действия человека соотносятся с его рассуд-

ком или внешними (когда действия человека соотносятся с «другим, единым существом», 

т.е. неким божественным началом). Кант определяет этику как науку о законах свободы. 

Действия по законам свободы, т.е. свободные действия возможны при условии, что они 

независимы от каких-либо принципов, основывающихся на опыте, или от целей, имею-

щих практический результат. Это действия, основывающиеся исключительно на рацио-

нальных основаниях. Поэтому при том, что в этике есть эмпирическая часть, которую 

Кант называет «практической антропологией», она должна начинаться с метафизики ме-

тафизики нравов, или «чистой моральной философии», совершенно свободной от какого 

бы то ни было эмпирического содержания. Метафизика нравов вскрывает первый прин-

цип морали, и на этой основе строится эмпирическое изчение нравственности. Это сужде-

ние самоочевидно для кенигсбергского мыслителя. Он допускает и ряд других очевидно-

стей, например, моральный закон существует; моральный закон «абсолютно необходим»; 

добрая воля существует, и она есть единственное проявление неограниченного добра. Эти 

положения внутренне связаны. Добрая воля это не некая изначальная способность челове-

ка, но это требуемая характеристика су¬ществующей способности способности воления. 

Как таковая она безусловна: «Добрая воля добра не благодаря тому, что она приводит и 

действие или исполняет, не в силу пригодности к достижению какой-либо поставленной 

цели, а только благодаря волению, т.е. сама по себе». Добрая воля, в свою очередь, обу-

словливает моральность всех остальных качеств и способностей человека; без нее они в 

мо¬ральном плане ни положительны, ни отрицательны. Понятие долга. Для разъяснения 

понятия доброй воли Кант использует поня¬тие долга. Он обращает внимание на недо-

пустимость трактовки долга как свойства человеческой природы и вообще не допускает 

сведения каких-либо моральных определений к природе. Долг, по мнению Канта это 

«практически безусловная необходимость поступка». Это значит, что поступок из долга 

безотносителен к конкретным обстоя¬тельствам его совершения он не выводится из опы-

та и не оправды¬вается опытом. Это действие не ради пользы и не из симпатии. Его оп-

равдание исключительно в разуме. Поэтому требование долга оказывается значимым «для 

всех разумных существ». Кант считал, что различные действия людей по-разному отно-

сятся к долгу. Есть большой класс действий, положительно значимых для человека, 

од¬нако не соответствующих долгу. Таковы полезные действия, т.е. приво¬дящие к иско-

мому результату; однако противоречащие долгу и не отвечающие нравственному крите-

рию. Например, полезны для дей¬ствующего лица, но противоречат долгу эгоистические 

действия, т.е. такие, в которых интересы лица ставятся, безусловно, выше интере¬сов дру-

гого человека. Далее, есть действия, которые внешне соответ¬ствуют долгу, но не явля-

ются нравственными по существу. Например, люди могут совершать действия, сообраз-

ные долгу, из эгоистических моти¬вов, сообразные с долгом, но не из долга, а из склонно-

сти и благорас¬оложения. Такие поступки, говорит Кант, заслуживает похвалы и поощре-

ния, но не нравственного одобрения. Лишь совершение по¬ступка из долга придает ему 

нравственное достоинство.  

Поскольку же поступок из долга совершен не ради некой цели, которая посредст-

вом него достигается, а ради самого долга, постоль¬ку его моральная ценность зависит 



«не от действительности объекта поступка, а только от принципа воления, согласно кото-

рому поступок был совершен». Принцип воления априорен и формален в отличие от по-

будительного стимула, который материален, т.е. направлен на содержательно или пред-

метно определенные цели.  

Обобщая эти характеристики, Кант приходит к следующему выводу: «Долг есть 

необходимость поступка из уважения к закону'. Закон единственный фактор, определяю-

щий волю извне. Изнутри же воление определяется чистым уважением к закону. Это зна-

чит, что его исполнение всегда предпочитается следованию каким-либо склонностям. Мо-

ральная ценность поступка определяется, по Канту, самим по себе стремлением к испол-

нению закона, а не искомым или даже полученным результатом.  

Противопоставление долга и склонности - одна из характерных черт кантовской 

этики. Под склонностью Кант понимает любые влечения и порывы, которые отвечают по-

требностям, материальным интересам или душевному настрою человека. Даже, благодея-

ние оказанное только из симпатии, участливости или благорасположения, хотя и полезно 

благодетельствуемому, мало свидетельствует о моральности благодетеля. Совершение 

благодеяния есть долг. И потому моральность человека, оказывающего благодеяния, оп-

ределяются тем, руководствуется ли он долгом. Также Кант трактует и заповедь «Люби 

Бога больше всего, а ближнего своего, как самого себя», которую он называет «сердцеви-

ной всех законов». Любовь к Богу как чувственная любовь, как склонность вообще невоз-

можна. Чувственная любовь к человеку возможна, но она не может быть предписана как 

заповедь. Так что и в том, и в другом случае речь идет не о склонности и влечении, а об 

уважении к закону. «Любить Бога значит охотно исполнять его заповеди; любить ближне-

го значит охотно исполнять по отношению к нему свой долг. 
 

4. Этика постклассической философии. Этические поиски в русской религиоз-
ной философии конца ХIХ - начала ХХ в. 

Конец XIX – начало ХХ вв. обычно называют в литературе переходным периодом 

от классической этики к постклассической. Если первую можно было охарактеризовать в 

основном как созерцательную, рационалистическую, сориентированную на созидание и 

поиск сущности человека, формирующей основу моральных ценностей, то вторая отлича-

ется иррацио-налистической направленностью, поиском человеческой индивидуальности, 

стремлением к несхематизированной жизни. Чтобы осмыслить особенности возникнове-

ния новой этики ХХ века, необходимо упомянуть о тех учениях, которые занимали про-

межуточное положение при переходе от классического к постклассическому периоду. Хо-

тя эти концепции возникли во второй половине XIX века, они во многом заложили основу 

для последующих событий в этическом мире ХХ столетия, предвосхитили осуществление 

«переоценки ценностей», подвергли сомнению традиционные этические представления, 

хотя и произрастали на культурной почве, которая породила высшие образцы классиче-

ских доктрин морали. 

Самобытные черты этических исканий русской философии оформились в XIX—

XX вв., в то время, когда национальное этическое сознание достаточно определилось. 

Сначала может показаться, что этическое наследие философов данного периода представ-

ляет собой своеобразную мозаику из разрозненных учений, и лишь при более присталь-

ном изучении обнаруживаются объединяющие закономерности, связанные прежде всего 

со своеобразием русского философствования, русской идеей. Как одно из ярких проявле-

ний можно привести высказывание Ф. М. Достоевского о том, что «русская идея» содер-

жится в «осуществлении всех идей». Большая степень общих закономерностей содержит-

ся также в определении границ двух основных тенденций развития русского этического 

мышления. Одна из них олицетворяет тяготение к материалистическому толкованию мо-

рали, наиболее ярко реализуясь в воззрениях русских революционных демократов; другая 

сориентирована на идеалистическую концепцию. Именно второе направление будет рас-

смотрено далее. 



Идеалистическое направление русской этики, для которой период конца XIX – на-

чала XX вв. оказался своеобразной эпохой Возрождения, чрезвычайно многообразно и 

многоцветно, при этом ключевые его идеи все-таки достаточно традиционны для религи-

озного истолкования нравственности. Русская идеалистическая этика является чрезвычай-

но сложным, во многом уникальным явлением духовной культуры, достойна отдельного 

разговора, и в данной лекции необходимо лишь в самом общем виде закрепить некоторые 

ее проявления. 

Самыми интересными, с точки зрения развития этической мысли, считают такие 

направления в идеалистической ветви русской философии, как философия «всеединства» 

(В. С. Соловьев, С. Н. Трубецкой, С. Н. Булгаков, С. Л. Франк) и экзистенциальная фило-

софия (Л. И. Шестов, Н. А. Бердяев). В этих учениях этика является центром исследова-

тельских интересов мыслителей. А предложенные ими идеи очень оригинальны и во мно-

гом созвучны духовным исканиям настоящего времени. Русские идеалисты стремились 

решить главные вопросы бытия. Хотя порой и противоречивое, но чрезвычайно яркое, са-

мобытное наследие российских философов свидетельствует об усилиях осмыслить удел 

человека в мире, извечные проблемы свободы и творчества, смерти и бессмертия. 

Если выделять некоторые общие характеристики способа философствования этих 

мыслителей, то в первую очередь следует обратить внимание на иррационалистическую 

тенденцию, в той или иной мере выразившуюся в их творчестве. Она во многом была обу-

словлена комплексом как социально-экономических, так и идейно-теоретических условий. 

Кризисное состояние Российской империи, значительное обострение социальных 

противоречий породили обесценивание нравственных установок и идеологическую пус-

тоту, которую чем-то необходимо было заполнить. Российская интеллигенция, уверенная 

в необходимости кардинальных перемен, мучительно отыскивала ответ на вопрос: что же 

делать? Или, как сформулировал С. Франк: «Что делать мне и другим, чтобы спасти мир и 

впервые оправдать свою жизнь». 

Неразбериха, сам неразумный характер российской действительности того времени 

порождали сомнение в возможности рационального познания мира, стремление к иным 

(сверхрациональным или внерациональным) способам освоения сущности бытия. 

В этом поиске русская идеалистическая этика развивалась от умеренного иррацио-

нализма (философы «всеединства») к открытому иррационализму (Н. Бердяев) и антира-

ционализму (Л. Шестов). Религиозно-мистическая форма российского идеализма предпо-

лагала значительную роль религии, без которой просто невозможно было существование 

высших ценностей. С. Булгаков отмечал, что «определяющей силой в духовной жизни че-

ловека является его религия…». 

Ведя речь о панэтизме, необходимо отметить, что для идеалистической мысли дан-

ной эпохи был характерен «этический перекос», т. е. доминирование этической проблема-

тики. Причин этого самобытного явления в духовной жизни российского общества нема-

ло, основные из них связаны с переоценкой ценностей, попыткой решить социально-

экономические проблемы идейными, теоретическими средствами. Предпочтение при этом 

отдавалось нравственным мерам. 

Так как они признавались главными в общественной жизни, то создавались разно-

образные проекты нравственного обновления целого мира, а этике отводили главную роль 

во всей системе философского знания. «Построение философской этики как высшего су-

дилища всех человеческих стремлений и деяний есть… важнейшая задача современной 

мысли». 

Общей мыслью русских идеалистов стала убежденность в необходимости именно 

божественного освящения нравственности, по этой причине все этические проблемы рас-

сматривались ими в религиозном ключе. 

 

5. "Новые" этические ценности ХХ в.: "благоговение перед жизнью" (А. 
Швейцер), "витальные ориентиры" (Х. Ортега -и- Гассет), "новый гуманизм" (А. 



Печчеи), "любовь к себе" (Э. Фромм). 
Альберт Швейцер (1875 - 1965) изложил свое этическое учение в трудах "Культура 

и этика", "Философия религии И. Канта" и др. Швейцер выделял в жизни человека два пе-

риода: 

• эгоистический период самоутверждения - посвящен удовлетворению частных 

стремлений; 

• моральный, христианский - период самоотречения, служения людям. 

Чем больше внимания человек уделял себе в первой половине жизни, тем лучше он 

развил свои способности и тем более полезен будет людям во второй части жизни. 

Этот вывод Швейцер сделал на основе своего жизненного опыта: в возрасте 30 лет 

он пожертвовал благополучной жизнью и успешной карьерой ради миссионерской дея-

тельности в Африке. Он построил схему принятия морального решения (перехода ко вто-

рому периоду жизни): 

• общая ценностная ориентация, определение мотивов; 

• конкретное намерение, оценка противостоящих сил, выбор средств достижения; 

• принятие решения. 

По мнению Швейцера, недопустимыми и безнравственными являются вмешатель-

ство во внутренний мир человека, навязывание своих мнений и оценок. Человек должен 

совершать только те поступки, за которые может нести полную ответственность. 

Руководством к действию является чувство вины за благополучную эгоистическую 

жизнь. Швейцер утверждал, что жители богатых развитых государств несут ответствен-

ность за страдания народов третьего мира. Самой яркой чертой личности Швейцера бы-

ло подвижничество - непосредственное служение людям. Признаки подвижничества: 

• помощь в любых условиях и жизненных обстоятельствах; 

• подвижник должен находиться в тех же условиях, что и те, кому помогает, тер-

петь ту же нужду; 

• деятельная помощь (она предпочтительнее слов сочувствия); 

• совершение очевидно гуманных действий; 

• чистота мотивов помощи (ее не навязывают). 

Человек не должен использовать несчастье других для самоутверждения, любова-

ния собой. 

Бескорыстное служение людям является гарантией честности. 

Швейцер утверждал, что европейская культура находится в глубоком кризисе. Его 

признаки: господство материального над духовным, подчинение индивида целям общест-

ва. 

Главной причиной кризиса культуры является кризис мировоззрения который вы-

разился в: 

• пессимистическом мышлении; 

• утрате связи с этическими идеалами; 

• стремлении к внешним успехам и благосостоянию; 

• неглубоком обосновании этического идеала. 

Швейцер считал необходимым восстановить связь оптимистического мировоззре-

ния европейских людей с этикой, обосновать зависимость мировоззрения от этики. 

Швейцер писал: "...миро" и жизнеутверждение соотнесено с этикой это является 

мировоззрением культуры". " Альберт Благоговение перед жизнью" идея, содержащая 

вместе миро- и жизнеутверждение и этику. 

Мировоззрение этического миро-, и жизнеутверждения и его идеалы культуры 

обоснованы в мышлении. Человек, думающий о себе и своем месте в мире, утверждает 

себя как волю к жизни среди других. 

В основе самоидентификации лежит существование (а не мысль). Существование 

выражено в воле к жизни, утверждается как удовольствие или страдание, является дейст-

вительным предметом мысли человека. 



Воля к жизни выявляет отношение человека к себе и окружающему миру, приводит 

человека в деятельное состояние. 

Отношение человека к воле к жизни может быть: 

*негативным, противоестественным, необоснованным в логическом мышлении 

(может вылиться в самоубийство); 

* позитивным, естественным (благоговение перед жизнью). У личности мыслящей, 

этической: 

* воля к жизни положительная; 

* деятельность направляется благоговением перед жизнью; 

* утверждение воли к жизни является нравственной задачей. 

Основным принципом нравственного, по мнению Швейцера, является 

"...побуждение высказывать равное благоговение перед жизнью как по отношению к своей 

воле к жизни, так и по отношению к любой другой". 

Добром является все, что способствует сохранению и развитию жизни. Зло - все, 

что уничтожает жизнь или препятствует ее развитию. 

Швейцер считал, что этика родилась из мистики (приобщения к вечному, неземно-

му путем магического акта или умозрения). Она возможна не как знание, а как действие и 

индивидуальный выбор, который соединяет индивида с другими живыми существа-

ми. Практическая этика совпадает с основным принципом нравственного (благоговением 

перед жизнью) и предписывает только одно правило - благоговейное отношение к жизни 

во всех ее формах и в любых обстоятельствах. 

"Благоговение" выражается в стремлении сохранять любую жизнь, делать макси-

мально возможное добро. "Мир представляет собой... драму раздвоения воли к жизни, так 

как одно существо утверждается (или существует) за счет другого". 

Швейцер утверждал, что зло является злом даже тогда, когда оно неизбежно или 

жизненно необходимо. (Например, убийство животных ради поддержания жизни челове-

ка.) Поэтому чистой совести у человека быть не может. Полностью зла избежать невоз-

можно, но человек способен уменьшить его. 

 

1.3. Лекция №3 (2 часа) 
Тема: Возникновение и развитие морали 
1.3.1. Вопросы лекции 
1. Происхождение морали. Религиозная и натуралистическая концепции ее возник-

новения. 

2. Собственность, свобода и рабство как нравственные проблемы и основа индиви-

дуализма. 

3. Индивидуализм и прагматизм индустриального и постиндустриального общест-

ва. 

4. Основные закономерности и тенденции развития морали. 

 
1.3.2. Краткое содержание вопросов 
1. Происхождение морали. Религиозная и натуралистическая концепции ее 

возникновения. 
Вопрос о происхождении морали является сложной этико-философской проблемой. 

В вопросе о происхождении и развитии морали наиболее распространенными являются 

три подхода: религиозный, возводящий мораль к божественному началу, натуралистиче-

ский, выводящий мораль из законов природы, в частности, биологической эволюции, и 

социальный, рассматривающий мораль в качестве одного из социокультурных механиз-

мов, обеспечивающих стабильность общества. 

Религиозный подход. Источником морали, моральных идеалов и принципов явля-

ется Абсолют. Бог оказывается той необходимой инстанцией, которая придает морали ее 

всеобщий абсолютный характер. Божественное происхождение морали объясняется и тем, 



что люди в силу своей слабости не могут самостоятельно обуздать свои страсти и желания 

и поэтому обращаются к Богу. Вера в Бога помогает следовать моральным принципам. 

Вместе с тем, утверждается, что человек создан по образу и подобию Божьему, значит и в 

нем есть абсолютное начало и склонность следовать моральным нормам. Первоначально 

они были выражены в Божественных заповедях, которые по-разному формулируются ре-

лигиозными конфессиями, но их смысл остается общечеловеческим и неизменным: «веро-

вать в одного Бога», «почитать отца своего и мать свою», «не прелюбодействовать», «не 

красть», «не произносить ложного свидетельства». Божественное происхождение нравст-

венных норм подчеркивает, что человек не может следовать морали без веры в Бога. 
Натуралистический подход. Источником морали является или природа в целом, 

или природа человека в отдельности. Однако найти критерии морали в природе без помо-

щи разума невозможно, так как человеку в естественном состоянии присущи как доброде-

тели, так и пороки. Разум позволяет определить меру того, что ведет человека к добру и к 

злу. В Новое время представления о природе человека расходятся. Так. Т. Гоббс видит в 

естественной природе человека только зло, которое следует обуздать общественным дого-

вором и законами. Ж.-Ж. Руссо, напротив, считал, что именно в человеческой природе за-

ключается залог нравственного поведения. К чему стремится человек по своей природе?  

1. к удовольствиям – гедонизм; 

2. к счастью – эвдемонизм; 

3. к пользе – утилитаризм. 

Эволюционный подход. Появился после создания Ч. Дарвиным теории эволюци-

онного развития человека и природы в их органической взаимосвязи. В природе путем ес-

тественного отбора, происходит становление человека, обладающего биологически и 

нравственно полезными свойствами. Он передает свои навыки другим поколениям. Дар-

вин объяснял происхождение морали из чувств общительности, которые существуют уже 

у низших животных. Инстинкт общительности – чувство, которое доставляет удовольст-

вие от пребывания в обществе себе подобных индивидов испытываемые сочувствие и 

симпатия к ним. Сочувствие – чувство товарищества и взаимного испытания одинаковых 

впечатлений.  

Из проведенных исследований над животными, стало очевидным, что они способ-

ны сочувствовать не только в беде, но и в радости. Отсюда формируется представление о 

существовании у животных взаимопомощи как основы морали. Стыд – чувство, свиде-

тельствующее о наших прошлых поступках, воспоминание о которых заставляет нас ис-

пытывать чувство неудовольствия. Совесть является результатом борьбы, в которой лич-

ный инстинкт, подчас, уступает общественному инстинкту.  

Особая роль в рамках эволюционной концепции происхождения морали отводи-

лась альтруизму, то есть, самоотверженному поведению, направленному на благополучие 

других людей. Альтруизм является одной из загадок эволюции. Вероятно, он играл важ-

ную роль в эволюции homo sapiens, возможно, обеспечив ему успех в конкурентной борь-

бе. Хотя альтруизм обнаружен во многих животных сообществах, создавалось впечатле-

ние, что это определенная эволюционная стратегия вида homo sapiens. Р. Триверс, амери-

канский исследователь, полагал, что взаимный альтруизм наших предков является адап-

тивной стратегией: степень альтруизма возрастает с увеличением степени родства. У лю-

дей есть врожденная способность отличать индивидов, генетически им близких. Многие 

человеческие качества: любовь, дружба, доверие, вина – все, что мы относим к сфере мо-

рали, изначально связаны с альтруизмом. 

Социально-исторический подход. Источник морали – отношения между людьми 

в обществе. Мораль – продукт исторического развития. Она призвана регулировать обще-

ственные отношения и поведение людей в процессе их коллективной жизнедеятельности в 

условиях постоянного усложнения общественной жизни. (К. Маркс, Ф. Энгельс, А.А. Гу-

сейнов, Р. Апресян и др.). Таким образом, в вопросе о происхождении и развитии морали 

наиболее распространенными являются три подхода: религиозный, возводящий мораль к 



божественному началу, натуралистический, выводящий мораль из законов природы, в ча-

стности, биологической эволюции, и социальный, рассматривающий мораль в качестве 

одного из социокультурных механизмов, обеспечивающих стабильность общества. 

 

2. Собственность, свобода и рабство как нравственные проблемы и основа ин-
дивидуализма. 

Социальная природа нравственности еще отчетливее прослеживается во взаимоза-

висимости и взаимообусловленности изменений, которые претерпевает нравственность на 

различных метрических этапах общественного развития.¶Материалистическое понимание 

истории выделяет в этом процессе четыре крупных типа социальных отношений, которым 

соответствуют и четыре основных типа нравственности с присущими им внутренним ка-

чественным своеобразием и типом человека. С точки зрения антропологии и биологии че-

ловек практически не меняется, однако в качестве субъекта и носителя нравственных от-

ношений, качеств и ценностей можно видеть весьма существенные трансформации, кото-

рые претерпевает как тип человеческой личности, так и вся система нравственных отно-

шений в процессе исторического развития.¶Первым типом являются природные, естест-

венные связи индивидов, основанные на кровнородственных отношениях и образующие 

первобытнообщинную формацию. Ей соответствуют рассмотренные ранее нравы родово-

го общества — подлинный фундамент и начало нравственного развития человечест-

ва.¶Второй тип — это отношения непосредственного господства и подчинения, отноше-

ния личной зависимости, обусловленные не природными инстинктами доминирования, а 

характером общественного устройства. В наиболее простой и жестокой форме эти отно-

шения проявляются в рабстве, где человек является собственностью другого человека или 

группы лиц посредством определенных социально-экономических и политических уста-

новлений. В несколько ослабленном виде эти же отношения находят выражение в прису-

щем феодализму закрепощении и отношениях сословной зависимости, открыто устанав-

ливающих социальное неравенство людей и поддерживающих его при помощи не только 

политико-правовых институтов, но и посредством религиозных и нравственных механиз-

мов.¶И третий тип социальных связей, которому соответствует особый тип личности, — 

обладающий внутренней автономией и правовой независимостью индивид и особый ха-

рактер взаимной социальной зависимости индивидов, превращающей личные отношения 

в «вещные», складывающиеся помимо воли и желаний людей и господствующие над ни-

ми. Этому типу социальных отношений соответствует нравственность буржуазного обще-

ства со всеми присущими ей достоинствами и недостатками.¶Первобытнообщинный 

строй существовал несколько десятков тысяч лет, отличаясь необыкновенной устойчиво-

стью и традиционализмом, стабильностью и косностью. Человек здесь еще является ору-

дием рода, он привязан к родовой общине пуповиной кровнородственных связей, вопло-

щенных в системе запретов, обычаев и традиций. Обеспечиваемый ими порядок и дисци-

плина, организация взаимоотношений в родовой общине характеризуются отсутствием 

угнетения и эксплуатации, практически нецелесообразной при ничтожной производитель-

ности труда индивида, всеобщим характером труда, уравнительным равенством и непо-

средственным коллективизмом. 

Постепенное совершенствование орудий труда, способов и приемов трудовой дея-

тельности приводит к повышению производительности труда, появлению прибавочного 

продукта, а вместе с ним к возникновению собственности, имущественного и социального 

неравенства и эксплуатации. 

Частная собственность и социальное неравенство постепенно разрушают родовой 

строй изнутри, раскалывая его былое единство и подтачивая его нравственность. Нравст-

венные установления родового общества, выражающие характерные для него социальное 

равенство и коллективизм, сплоченность, разрушаются и перерождаются вместе с исчез-

новением равенства и единства в самом общественном укладе.  



Общество постепенно, но неотвратимо раскалывается на сильных и привилегиро-

ванных, «благородных» — родоплеменную военную знать, аристократию и слабых, бед-

ных, зависимых, «неблагородных» общинников, пленников. Первые имеют все больше 

власти, силы и богатства, а вторые попадают во все большую зависимость от них.¶Именно 

из военной, родоплеменной аристократии формируется класс-рабовладельцев или феода-

лов, занимающий господствующее положение в классовом обществе, а из военнопленных, 

из обедневших и разорившихся общинников, из попавших в долговую кабалу формирует-

ся подчиненный класс рабов и крепостных крестьян.  

С расколом общества на богатых и бедных, на господствующий и подчиненный 

класс, родоплеменные связи и отношения и поддерживающая их система обычаев и тра-

диций утрачивают свое значение, и хотя не исчезают вовсе, но отступают далеко в тень. В 

обществе формируется новый тип общественных отношений, и прежнее самоуправление 

рода вместе со всей системой обычаев и традиций должно уступить место другим спосо-

бам регуляции общественной жизни  

Теперь от имени всего общества выступает господствующий класс, который через 

государство и его институты стремится утвердить и навязать всем прежде всего свой соб-

ственный классовый интерес и формирующиеся вокруг него ценностные представления. И 

так как общество не может существовать и развиваться без осознания своего человеческо-

го единства, без общезначимого морального языка, то постепенно в условиях воцарения 

классовой вражды и противостояния общественных интересов на такую связующую и ор-

ганизующую роль начинает претендовать складывающаяся мораль господствующего 

класса. Мораль господствующего класса становится господствующей моралью, стремясь 

при этом выдать себя за общечеловеческую, общезначимую систему ценностей и требова-

ний.  

Таким образом, первым следствием для нравственности родового общества при его 

превращении в общество классовое становится ее разделение по классовому признаку на 

систему ценностей, отражающую интересы господствующего класса, и систему ценностей 

угнетенного класса. Земные, материальные социальные интересы, определяющиеся обще-

ственными условиями жизни классов, вторгаются и разрывают однозначную и общезна-

чимую систему нравственных установлений доклассового общества, выступая в качестве 

конституирующих и структурообразующих стержней для нравственности классового об-

щества. 

Вторым важнейшим следствием трансформации нравственности доклассового в 

нравственность классового общества является обособление морального сознания от дей-

ствительности, от реальных нравов и практикуемых форм поведения 

Третье следствие — трансформация однозначной и непротиворечивой нравствен-

ности первобытного общества в расколотую, окрашенную классовыми интересами и все 

более перемещающуюся в сферу идеального долженствования мораль общества классово-

го. Таковым является углубляющаяся социальная дифференциация общества, индивидуа-

лизация социального бытия человека, а тем самым и его сознания. Индивид все более ста-

новится относительно независимым от социальной общности, к которой принадлежит, во-

первых, потому, что сама эта общность как бы «расслаивается» и порождает множествен-

ность социальных ролей индивида с различными интересами и кругом обязанностей, а во-

вторых, вследствие роста индивидуального личностного самосознания, осознания своих 

собственных, не сводимых к социально-групповым интересов, и появления индивидуаль-

ной мотивации поведения. 

А так как в обществе социального разделения труда, неравенства, частной собст-

венности и отношений господства и подчинения достичь полноты самоосуществления для 

человека оказывается возможным только через овладение собственностью, богатством и 

властью, то его жизненное благополучие и успех оказываются теснейшим образом связа-

ны с силой собственнических эгоистических устремлений. В отличие от индивида родово-

го общества, не знающего эгоистических соблазнов и искушений и целиком преданного 



интересам коллективной общности, человек классового общества лишь потенциально 

принимает и разделяет классовые интересы и ценности, которые обусловлены его объек-

тивным положением в социальной структуре¶Пожалуй, это следствие является важней-

шим для всего дальнейшего развития нравственности.¶Во-первых, появление индивидуа-

листического самосознания ставит перед обществом, к которому объективно принадлежит 

индивид, задачу формирования, культивирования своих ценностей у индивидов, воспита-

ния верности и преданности этим ценностям, что невозможно осуществить принуждением 

и давлением, навязыванием коллективистских целей или просто общих ценностей¶Во-

вторых, это избавляет становящуюся личность от однозначной детерминированности и 

полного подчинения интересам социальной общности, как это было присуще первобыт-

ному коллективу, и оставляет личности пространство для внутренней свободы, для мо-

рального выбора своей позиции, жизненной ориентации, без чего никакая зрелая мораль 

невозможна. 

И в-третьих, это обстоятельство избавляет этику, разделяющую методологические 

принципы материалистического понимания истории, от вытекающего из первых двух 

следствий и подтвержденного реальным историческим опытом вывода о классовой сущ-

ности морали. 

Без сознательного индивидуального выбора развитая мораль обойтись не может, а 

индивид, человеческая личность в первую очередь является представителем человеческо-

го рода, а уж затем — класса, народности, нации, профессиональной группы и т. д.. По-

этому нравственно развитая личность, к какому бы классу она ни принадлежала, не смо-

жет просто без обмана или самообмана принять ценности классовой морали, игнорирую-

щей ценности человеческой жизни. 

 

3. Индивидуализм и прагматизм индустриального и постиндустриального об-
щества. 

В современной социальной науке устоялось представление об эволюции человече-

ского общества от традиционного к индустриальному, постиндустриальному и информа-

ционному (информационно-компьютерному). Процесс перехода от традиционного к ин-

дустриальному обществу получил название модернизации. 

Названия данных типов обществ могут иметь некоторые варианты, которые, одна-

ко, не меняют сути изучаемых этапов. К примеру, О. Тоффлер (американский социолог) 

выделял аграрно-ремесленное, техногенное и постиндустриальное типы общества. Аграр-

но-ремесленное общество - это общество традиционное, тип социокультурной организа-

ции, ориентирующий человека на воспроизводство сложившихся форм жизни. 

«Техногенное (индустриальное) общество - тип социокультурной организации, 

ориентирующий человека на господство над силами природы и общества, на постоянное 

преобразование окружающей действительности». При таком подходе к природной среде 

господствует прагматизм - установка на выгоду, собственную пользу. 

Древневосточные цивилизации зародились как традиционные общества. Традици-

онность выразилась в стремлении к гармонии тела и души, человека и природы. В эконо-

мической сфере традиционализм проявился в общинно-государственно-собственнических 

отношениях, которые носили исторически длительный (тысячелетия) и устойчивый ха-

рактер. В социальной сфере - в существовании сельской общины и делении общества на 

касты, кланы. Государство господствовало над человеком. Например, китайский философ 

Конфуций учил, что император - это глава семьи, отец всех его подданных.  

Индустриальное общество сформировалось первоначально в эпоху Нового времени 

в Западной Европе и Северной Америке, которые относятся к западной цивилизации. Ан-

тичность (Греция и Рим) - колыбель западной цивилизации. Истоки современной запад-

ной цивилизации связаны с античностью и ее картиной мира. В античности традиции не-

редко уступали место новациям, новым мировоззренческим подходам. 



В XV-XVI вв. в Западной Европе стала формироваться новая культура эпохи Воз-

рождения. Ее главным содержанием был образ человека, свободного от средневековой ре-

лигиозности, которая формировала полностью теоцентическую картину мира (от греч. 

theos - бог). Человек становился независимым в своих мыслях и действиях. Такая установ-

ка на свободное самоопределение человека в мире потребовала коренной переоценки 

«традиционного» мировоззрения и ценностей. В XVI в. в Западной Европе произошла Ре-

формация. Это было религиозное течение, направленное на пересмотр католической рели-

гиозной догматики и роли католической церкви в светской жизни. Следствием Реформа-

ции стало не просто возникновение протестантизма, но и изменение всей мировоззренче-

ской картины. Появился определенный религиозный плюрализм, с возможностью выбора 

духовных ценностей. Человек повернулся к миру, он стал искать счастье не только на не-

бесах в загробном мире, но и в реальной, повседневной жизни. 

Культуру Нового времени, которая утвердилась в западноевропейском обществе к 

середине XVII в., «отличали динамизм, т.е. готовность к отказу от прежних стереотипов 

мышления, форм жизни и способов деятельности в пользу более эффективных и прогрес-

сивных... признание свободы человека как его высшего и неотъемлемого права». 

В различных цивилизациях человек проявляет свою индивидуальность по-разному. 

«В цивилизациях традиционного типа он утверждает себя через традицию (устойчивые 

ценностные ориентиры, ритуал, преемственность, отсутствие конфликта между поколе-

ниями)... В традиционном обществе культура ориентирует человека на созерцание и гар-

моничное сосуществование с окружающей его действительностью; в техногенном - на 

действие, экспериментальное познание законов природы, обретение власти над нею и ее 

преобразование. Цивилизации с традиционной культурой устойчивы, статичны, их идеалы 

и ценности в прошлом; ядром является религия». 

«В техногенном обществе индивид стремится реализовать себя, подчиняя своему 

господству природу, перестраивая социальные институты, структуры и отношения, посто-

янно обновляя материальные условия своей жизни» ... «Культура техногенного общества 

динамична, изменчива, ее идеалы лежат в будущем и определяются научным мировоззре-

нием». Наука играет определяющую роль в развитии техногенного общества. 

В постиндустриальном обществе ведущую роль начинает играть сектор услуг, 

складывается высокоразвитая рыночная экономика, эффективно использующая достиже-

ния научно-технической революции. Основоположником теории постиндустриального 

общества является американец Д. Белл. 

 
4. Основные закономерности и тенденции развития морали. 
Что такое мораль (нравственность)? Этот вопрос является ключевым, начальным в 

этике на протяжении всей истории данной области знания. Он охватывает примерно две с 

половиной тысячи лет. 

Различные философские школы и мыслители давали на него самые различные от-

веты. До сих пор нет бесспорного, единого определения морали, что имеет прямое отно-

шение к особенностям данного феномена. Рассуждения о морали или нравственности ока-

зываются разными образами самой морали совсем не случайно. 

Мораль, нравственность – гораздо больше, чем сумма фактов, которая подлежит 

исследованию. Она выступает и как задача, требующая своего решения, а также и теоре-

тического размышления. Мораль – это не просто то, что есть. Она, скорее всего, то, что 

должно быть. 

Поэтому соотношение этики и морали нельзя ограничить ее отражением и объяс-

нением. Этика, таким образом, должна предложить свою модель нравственности. 

В результате некоторые исследователи сравнивают философов-моралистов с архи-

текторами, профессиональное призвание которых заключается в том, чтобы проектиро-

вать, создавать новые здания. 



Существуют некоторые самые общие характеристики морали, которые на сего-

дняшний день широко представлены в этике и очень прочно закрепились в культуре. 

Эти определения в большей мере соответствуют общепризнанным взглядам на мо-

раль. 

Мораль же предстает в двух различных обликах: 

1) как характеристика личности, сумма моральных качеств и добродетелей (прав-

дивость, доброта); 

2) как характеристика отношений в обществе между людьми, сумма моральных 

правил («не лги», «не кради», «не убий»). 

Таким образом, обычно сводят общий анализ морали к двум категориям: мораль-

ное (нравственное) измерение личности и моральное измерение общества. 

Моральное (нравственное) измерение личности Нравственность уже с греческой 

античности понимали как меру возвышения человека над самим собой, показателем того, 

в какой степени человек отвечает за свои поступки, за то, что он делает. Этические раз-

мышления зачастую возникают в связи с потребностью человека разобраться в проблемах 

виновности и ответственности. В «Жизнеописаниях» Плутарха есть пример, который под-

тверждает это. 

Однажды во время состязаний один пятиборец непреднамеренно убил дротиком 

человека. Перикл и Протагор, знаменитые правитель Афин и философ, целый день рассу-

ждали о том, кто виноват в случившемся – или дротик, или тот, кто метнул его, или тот, 

кто организовал соревнования. 

Таким образом, вопрос о господстве человека над самим собой является в большей 

степени вопросом о господстве разума над страстями. Мораль, как показывает этимология 

слова, связана с характером человека, его темпераментом. Она является качественной ха-

рактеристикой его души. Если человека называют душевным, то имеют ввиду, что он от-

зывчивый к людям, добрый. Когда же, наоборот, о ком-то говорят, что он бездушный, то 

подразумевают, что он злой и жестокий Значение морали как качественной определенно-

сти человеческой души обосновал Аристотель. 

Разум дает возможность человеку верно, объективно, взвешенно рассуждать о ми-

ре. Иррациональные процессы протекают иногда независимо от разума, а иногда зависят 

от него Они протекают на вегетативном уровне. 

Они зависят от разума в своих аффективных, эмоциональных проявлениях. В том, 

что связано с удовольствиями и страданиями. Аффекты (страсти, желания) могут возни-

кать с учетом приказов разума или вопреки им. 

Таким образом, когда страсти в согласии с разумом, мы имеем добродетельный, 

совершенный строй души. В другом случае, когда страсти господствуют над человеком, 

мы имеем порочный строй души. 

Мораль можно при этом рассматривать как способность человека ограничивать се-

бя в желаниях. Она должна противостоять чувственной распущенности. У всех народов и 

во все времена мораль понимали как сдержанность, главным образом, конечно, сдержан-

ность в отношении аффектов, эгоистических страстей. В ряду моральных качеств одно из 

первых мест занимали умеренность и мужество, которые свидетельствовали о том, что 

человек умеет сопротивляться чревоугодию и страху, самым сильным инстинктивным 

желаниям, а также умеет управлять ими. 

Но не следует думать, что аскетизм является главной моральной добродетелью, а 

многообразие чувственной жизни – тяжелым моральным пороком. Царствовать над свои-

ми страстями и управлять ими – не значит подавлять. Так как сами страсти также могут 

являться «просветленными», быть связанными с верными суждениями разума. Таким об-

разом, необходимо различать два положения, наилучшее соотношение разума и чувств 

(страстей), и то, как достигается такое соотношение. 

 

1.4.Лекция №4 (2 часа) 



Тема: Мораль: сущность, структура и функции 
1.4.1. Вопросы лекции 
1. Сущность морали. Мораль как специфический способ духовно-практического 

освоения мира и ценностно-императивное отношение.  

2. Структура морали. Взаимосвязь морального сознания, нравственных отношений 

и нравственного поведения. 

1.4.2. Краткое содержание вопросов 
1 Сущность морали. Мораль как специфический способ духовно-

практического освоения мира и ценностно-императивное отношение.  
Сущность морали Мораль – это специфический способ духовно-практического 

освоения мира, предполагающий особое ценностно-императивное отношение к нему. 

Сущность морали состоит в том, чтобы обеспечить баланс личного и общественного бла-

га, регулируя и регламентируя поведение людей в обществе. Специфика моральной регу-

ляции в том, что она осуществляется средствами исключительно духовного воздействия, 

не носит жесткого характера, предполагает «самозаконодательство воли» (Кант), свобод-

ный выбор человеком тех или иных нравственных ориентаций. Внешний (общественное 

мнение) и внутренний (интенции индивидуального сознания, определяемые как долг, со-

весть и т.д.), т.е. саморгуляция.32. Сущность морали. 

сущность морали как системы норм, правил, оценок, регулирующих общение и по-

ведение людей в целях достижения единства общественных и личных интересов. Харак-

теристика морального сознания, в котором выражен стереотип, шаблон, алгоритм поведе-

ния человека. 

Сущность морали. 

Сущность морали. Мораль – это сложное и противоречивое общественное явление 

и одна из форм общественного сознания. Раскрыть природу морали можно на основе со-

циально-исторического анализа развития человечества. Так порядок в первобытном обще-

стве поддерживался с помощью системы табу – запретов, а в ходе исторической эволюции 

из запретов сложились обычаи, традиции. В процессе социального расслоения оформля-

лись новые формы моральной регуляции поведения человека. 

Специфика морали состоит в том, что она отражает объективно сложившиеся в 

обществе нормы поведения людей в основных этических понятиях и категориях. Мораль-

ные нормы в совокупности с понятиями составляют нравственное сознание, которое об-

наруживается в поступках и поведении людей. На каждой ступени развития человечество 

вырабатывает принципы и нормы своего поведения. Эти нормы и правила закрепляются в 

индивидуальном сознании членов социального коллектива, благодаря чему постепенно 

вырабатывается общее представление о нравственном и безнравственном. Иными словами 

формируется общественное мнение, которое и стоит на страже выполнения человеком тех 

или иных нравственных правил и норм. Соблюдение нравственных правил и норм связано 

с принуждением, но в отличие от других форм общественного сознания мораль не имеет 

институтов, и поэтому она тесно связанна с другими формами общественного сознания. 

Так связь морали с политикой реализуется в упорядочении жизни общества через власть; 

с правом, через правовые нормы, кодексы (законы морали); с религией через заповеди и 

т.п. 

Мораль обладает свойствами, общими для всех форм общественного сознания: 

- императивность (категорический императив И. Кант) представляет собой требо-

вание определенного поведения, выполнения предписаний морали. 

- нормативность – реализуется с помощью норм, можно выделить два типа мораль-

ных норм: запреты, указывающие недопустимые нормы поведения; образцы, желаемые 

варианты поведения. 

- оценочность морали заключается в самооценке человеком своих деяний и поступ-

ков, в оценке другими людьми и обществом поведения человека. Формы оценочности 

представляют собой: одобрение, согласие или несогласие и порицание. 



Объективный критерий истинности морали это соответствие деятельности соци-

альных единиц интересам общества. 

Способы обоснования морали. Можно выделить следующие способы обоснования 

морали: 

- конвенционализм; 

- утилитаризм; 

- абсолютизм (абсолютно-автономные, абсолютно-гетерономные, интуитивные 

теории); 

- натурализм ( классический натурализм, неонатурализм, нередуктивный натура-

лизм, психологическое понимание морали, эволюционная этика); 

- космизм; 

- социологическое обоснование морали. 

1. Конвенционалистские теории морали предполагают, что нравственные установ-

ления принимаются людьми по соглашению. 

2. Утилитаризм предполагает выведение морали из внешних социальных благ, не-

обходимых для удовлетворения потребностей человека. Он наиболее отвечает принципу 

целесредственного обоснования морали, при этом отражает тенденцию разделения обще-

ственной и индивидуальной морали. Наиболее явное выражение утилитаризм получает в 

принципе полезности, согласно которого моральная деятельность является оправданной, 

если ведет к достижения счастья. 

3. Абсолютистские концепции предполагают, что моральный мотив реализуется 

независимо от других мотивов бытия, что он ценен сам по себе. В рамках абсолютистских 

концепций в случае стремления к рациональному пониманию морали и ставится задача ее 

обоснования без апелляций к иной морали, чем мораль, социальной или иной реальности. 

Например, Кант впервые в истории этики вводит процедуру мысленной универсализации 

поступка для контроля своего поведения. С его точки зрения, человек перед совершением 

любого действия должен представить, смогло бы общество и все разумные существа су-

ществовать, если бы все так поступали, как собирается поступить он. Если нет, то от тако-

го поступка надо отказаться. 

Многие сторонники абсолютной морали считают, что наиболее фундаментальные 

моральные принципы вообще не нуждаются в каком-то рациональном обосновании. На-

пример, интуитивизм Дж. Мура, который считал, что добро можно постичь только интуи-

тивно. Представитель деонтологического интуитивизма Д. Росс исходил из определяюще-

го значения долга в нравственном поведении. 

Таким образом, в этике (особенно западной) абсолютистские концепции учение о 

долге выделяют в качестве самостоятельного способа обоснования морали. В них долг 

всегда возвышается над прагматическими мотивами бытия. 

4. Натурализм как принцип предполагает выведение морали из естественных ка-

честв человека. На основе натурализма строятся геоденистические и эвдемонисчтические 

теории морали. Современный натурализм (неонатурализм) пытается вывести мораль из 

однотипной психической организации и базовых инстинктов присущих всем живым орга-

низмам (Фарбер, Трайб, Ролсон). Ясно, что при таком подходе не учитывается принципи-

альное различие в организации психики животных и человека, а так же видовое отличие в 

животном мире. 

Нередуктивный натурализм утверждает, что особенности нравственного поведения 

каждого живого существа можно вывести только из его естественной истории. 

Психологическое обоснование морали предполагает выведение нравственности из 

особенностей организации человеческой психики. Например, Д. Юм считал, что чувство 

сострадания формируется из психических способностей человека поставить себя на место 

другого. 

П.А. Кропоткин, выдающийся представитель эволюционной этики считал, что из 

факта биологической эволюции выводятся не только альтруистские эмоции, сочувствие и 



сострадание, но и более общие способности к сознанию справедливости и активному дей-

ствию на благо общества. 

5. Космизм соединяет идею эволюции нравственных качеств с идеей развития кос-

моса. Он представлен в разных формах (естественно-научный, эстетический, религиозный 

и пр). общей для всех видов космизма является идея о том, что высшие проявления чело-

веческой духовности и нравственности невозможно понять без влияния со стороны кос-

мических сил и без включения самого человека в работу по совершенствованию космоса. 

6. Социологическое обоснование морали выводит нравственность из идеи выжи-

ваемости групп, выполняющих определенные нравственные требования. 

Как мы видим, подходы к обоснованию морали весьма многообразны. В целом из 

различных подходов можно выделить следующие объяснения, почему индивид должен 

быть моральным: подчинен судьбе, выполнение отведенной социальной роли, выполнение 

божественных заповедей, выражение собственного интереса, нравственное чувство сопе-

реживания, следование критерию чистого разума, самореализация на основе нравствен-

ных ценностей и т.п. 

 

2. Структура морали. Взаимосвязь морального сознания, нравственных отно-
шений и нравственного поведения. 

Нравственное сознание представляет собой отражение реальных отношений людей 

друг к другу и к различным формам жизни общества в виде совокупности принципов, 

правил, норм, оценок, регулирующих общение и поведение людей в целях достижения 

единства общественных и личных интересов. Моральное сознание определяет оптималь-

ную для данного общества модель поведения. В зависимости от носителя моральное соз-

нание подразделяется на индивидуальное и общественное. 

Для более полного изучения нравственного сознания рассмотрим внутренний мир 

отдельного человека. Еще в античности в человеческой душе выделялись три части: ра-

зумная, волевая, чувствующая. Аналогично индивидуальное моральное сознание состоит 

из трех компонентов. 

Первый - рациональная часть индивидуального морального сознания, формируется 

в процессе обучения, воспитания и самовоспитания и включает понятия, представления о 

добре и зле, долге, совести, высших ценностях. Еще Сократом и Платоном отмечалась 

важная роль разума в нравственной жизни человека. Именно благодаря разуму человек 

может намечать стратегию нравственного поведения, тактику конкретных действий, ана-

лизировать ту или иную ситуацию. 

Однако не во всех ситуациях (особенно в которых проявляется недостаток инфор-

мации о том или ином событии, о том или ином индивиде или дефицит времени) рацио-

нальная часть индивидуального морального сознания может помочь человеку сделать 

правильный выбор. Здесь разум дополняют нравственные чувства - долга, ответственно-

сти, справедливости и т.д. - второй компонент индивидуального морального сознания. 

Способность испытывать их, руководствоваться ими является показателем уровня челове-

ческого в человеке. Веление чувств во многом превосходят полномочия разума. Стихий-

ность эмоционального уровня требует его обязательную регуляцию и саморегуляцию. 

Специфика высших нравственных чувств проявляется, в частности, в том, что они обла-

дают свойством императивности, т.е. вменяются в обязанность. 

Для нравственной жизни важно гармоническое взаимодействие разума и чувств. Их 

единство обеспечивает внутреннюю целостность личности, формирование ее моральных 

убеждений. Однако не всегда человек, имея достойные моральные убеждения, их реализу-

ет в своей жизнедеятельности. И здесь следует упомянуть о третьем компоненте мораль-

ного сознания - воле, которая проявляется в стойкости, решительности, в определенном 

психическом настрое и готовности к конкретным поступкам. Именно воля играет решаю-

щую роль в утверждении моральных принципов человека в его жизни. 

Человек проявляет и утверждает свои нравственные убеждения в обществе. Инди-



видуальное моральное сознание во многом определяется общественным моральным соз-

нанием, выразителем которого является общество. 

Индивидуальное и общественное моральное сознание имеет сложную взаимосвязь 

и взаимодействие, в процессе которого происходит взаимообогащение, осуществляющее-

ся в постоянном моральном творчестве, в утверждении тех или иных нравов, привычек, 

обычаев. Общественное моральное сознание не является суммарным числом индивиду-

альных моральных сознаний. Далеко не все проявления индивидуальной нравственной 

жизни оказывают влияние на общественное моральное сознание, которое в значительной 

мере формируется под влиянием опыта нравственных исканий предшествующих поколе-

ний. 

Общественное моральное сознание имеет свою структуру. Наиболее простой ее ва-

риант включает в себя обыденное моральное и теоретическое моральное сознание. Первое 

включает наши повседневные суждения по различным проблемам морали и соответст-

вующие оценки, нравственные чувства. Обыденное моральное сознание, как правило, тес-

но связано с практическими, непосредственными нуждами людей и отличается противо-

речивостью. Для теоретического морального сознания характерна последовательность, 

рациональность и системность. Оно устремлено к решению смысложизненных вопросов 

человеческого бытия. 

Важным элементом структуры морали являются нравственные отношения, которые 

складываются в процессе нравственной деятельности. Мораль регулирует отношения в 

свойственной ей повелительной манере, предписывая как надо относиться к труду, Роди-

не, ближнему, т.е. по содержанию нравственные отношения зависят от сферы, в которой 

проявляются. По форме они определяются тем требованием, которым регулировалось от-

ношение человека к данной ситуации. В качестве такого требования может выступать лю-

бое понятие морального сознания, представляющееся человеку как главное, на данный 

момент, идейное побуждение. Моральное сознание и нравственные отношения тесно 

взаимосвязаны и не существуют изолировано друг от друга. Проявление нравственных 

отношений невозможно при отсутствии нравственных чувств и представлений. В то же 

время эти чувства и представления должны воплотиться в определенных нравственных 

отношениях, иначе они иллюзорны и бесполезны. 

Основной формой нравственных отношений является общение. Именно в общении 

проявляется подлинная сущность человека, его личностное Я, его моральный облик. Наи-

более важным в нравственном смысле являются такие виды отношений, как отношение 

человека к обществу в целом, к другим людям, к самому себе, к природе. 

Специфика нравственных отношений заключается в том, что: 

во-первых, в процессе этих отношений воплощаются нравственные принципы, 

жизнь индивида соотносится с высшими ценностями; 

во-вторых, нравственные отношения возникают не стихийно, а целенаправленно, 

сознательно, свободно; 

в-третьих, нравственные отношения не существуют, как правило, в чистом виде, 

сами по себе, а являются компонентом, стороной отношений хозяйственных, политиче-

ских, религиозных и т.д. На нравственные отношения влияют особенности культуры, ре-

лигии, характер отношений личности и общества. 

Нравственное поведение является результатом развития личности и ее свободного 

выбора. Оно обусловлено нравственным сознанием и нравственными отношениями лич-

ности и является реализацией нравственных ценностей (добра, справедливости, свободы и 

т.д.). Поведение человека ярко характеризует его нравственную культуру. Исходным эле-

ментом нравственного поведения является поступок, который представляет собой дейст-

вие, имеющее позитивную нравственную значимость. Он определяется предшествующей 

и последующей деятельностью морального сознания человека и моральными отношения-

ми в обществе. Именно эти моменты оказывают большое влияние на содержание нравст-

венного поступка, который характеризует степень нравственной зрелости человека в по-



становке целей, выбору соответствующих им средств и морально ответственном дейст-

вии. Вместе с тем следует отметить, что главным фактором нравственного поведения яв-

ляются моральные убеждения личности, уровень ее нравственной культуры, ее волевой 

настрой. В зависимости от того как понимает человек добро и зло, справедливость, сча-

стье, смысл жизни, строится линия его поведения в конкретных жизненных ситуациях. 

Нравственное поведение включает мотивацию поступка и его оценку (самооценку). 

Мотивация поведения личности так же важна, как и поступок. Она возникает до его реа-

лизации и действует в период совершения действия. Мотив побуждает к действию. Одна-

ко мотивы и поступки могут и не совпадать или не соответствовать друг другу: так не все-

гда благие намерения (мотивы) порождает столь же благие поступки. Связь между моти-

вом и поступком неоднозначна: один и тот же мотив может заставить совершить человека 

разные поступки. И наоборот: одна и та же линия поведения может определяться разными 

мотивами. При оценке уровня нравственности личности должны учитываться не только 

результаты, но и мотивы, движущие ее поступками. При анализе же нравственного пове-

дения учитываются мотивы, последствия поступка, а также используемые средства и ус-

ловия, в которых он совершается. 

В нравственной регуляции поведения велика роль моральной оценки, которые де-

лаются с учетом моральных принципов, норм и идеалов, предписывающих человеку 

должное поведение. В процессе моральной оценки учитываются соответствие сущего (то-

го, что совершено), должному. Как правило, в этике моральные оценки делаются с пози-

ций Добра и Зла, хотя в жизни они могут иметь разнообразные формы проявления (похва-

ла, отрицание, согласие, критика и т.д.). 

Нравственное поведение предполагает выбор, творчество человека, необходимым 

условием которых является свобода. Нравственную свободу можно представить как диа-

лектическое единство моральной необходимости и субъективной добровольности поведе-

ния, как способность приобретения субъектом власти над своими поступками. Моральная 

необходимость может быть понята как совокупность требований, предъявляемых к дея-

тельности людей исторически определенной моральной системой. 

Личность утверждает свою независимость от внешних условий, безусловным при-

нятием автономного, т.е. приоритетного ко всем остальным, принципа. Для нравственно 

развитой, нравственно полноценной личности нравственная свобода в сути своей состоит 

не в выборе между добром и злом. Ее однозначно детерминирует добро. Выбор же пред-

полагает выявление наиболее оптимальных для данной конкретной ситуации способов, 

средств для утверждения добра, ибо оно утверждается посредством позитивно направлен-

ных человеческих поступков. В свободно принимаемом и осуществляемом добре и за-

ключена свобода духа. 

Изучая структуру морали, важно выяснить механизм взаимодействия ее элементов. 

Во-первых, нравственное сознание, нравственные отношения и нравственное пове-

дение личности всегда выступают в единстве. 

Во-вторых, между отдельными элементами морали (сознанием, отношениями и по-

ведением) имеются противоречия, что проявляется в рассогласованности морального соз-

нания, отношения и поведения. В то же время наблюдаются противоречия внутри отдель-

ных элементов морали: 

в моральном сознании - противоречие между его рациональной и эмоциональной 

сторонами; 

в моральном поведении - между возможным, желаемым и должным; 

в моральных отношениях - между индивидуальным, групповым и общечеловече-

ским мораль нравственность поведение 

 

1.5.Лекция №5 (2 часа) 
Тема: Свобода и ответственность как условие и показатель самореализации 

личности 



1. 5.1. Вопросы лекции 
1. Фатализм и волюнтаризм.  

2. Необходимость, моральный закон и свобода личности.  

3.Виды и формы свободы.  

1.5.2. Краткое содержание вопросов 
1. Фатализм и волюнтаризм.  
Волюнтаризм (лат.voluntas–воля) - направление идеалистической философии, при-

знающая волю как первооснову всего сущего. 

Следует различать два вида волюнтаризма – как формы объективного и субъектив-

ного идеализма. 

Идеализм– философское направление противоположное материализму. Идеализм 

исходит из первичности духовного, нематериального, и вторичности материального. 

Идеализм рассматривает сознание в отрыве от природы, в силу чего неизбежно мистифи-

цируют и не редко идеализирует его и процесс познания. 

Объективный идеализм– одна из основных разновидностей идеализма. Признавая 

первичность духа и вторичность, производность материи, объективный идеализм в отли-

чие от субъективного идеализма первоосновой существующего считает не личное, чело-

веческое сознание, а некое объективное, потустороннее сознание - «абсолютный дух», 

«мировой разум» и т. д. Типичные представители первой формы волюнтаризма – Шопен-

гауэр, Э. Гартман. Шопенгауэр утверждал, что движущей силой существ является «воля к 

жизни» носящая инстинктивный и стихийный характер. Сознательная воля производна по 

отношению к индивидуальной инстинктивной воле (буддизм). Шопенгауэр проповедовал 

фаталистическую доктрину отречения от индивидуальной воли к жизни и растворения 

индивидуального в космической мировой воле. Далее эту доктрину развил Э. Гартман. 

Субъективный идеализм – философское направление, представители которого от-

вергают правомерность тезиса о существовании объективной реальности, независимо от 

воли и сознания субъекта. Миром, в котором живет и действует субъект, субъективный 

идеализм считает совокупность ощущений, переживаний, настроений, действий субъекта 

или, как минимум, полагает, что последние является существенной неотъемлемой частью 

мира. Субъективно – идеалистическая форма волюнтаризма характерна для Штирнера и 

Ницше. В их учениях первичной движущей силой является свободная индивидуальная во-

ля - «Я». В отличие от Шопенгауэра учение Ницше носит агрессивный характер, превоз-

нося «волю к власти» как высшую волевую потребность. В обеих своих формах волюнта-

ризм представляет собой иррационалистическую версию идеализма, толкующую духов-

ное первоначало бытия как неподдающееся рациональному научному познанию, мистиче-

ское. 

В понимании социальных закономерностей волюнтаризм означает отрицание на-

учно обоснованной общественной деятельности опирающейся на познание объективных 

законов истории, и сведение ее к субъективному произволу политических вождей. С од-

ной стороны волюнтаризм резко критикует бездуховность и лицемерие религии, но с дру-

гой стороны пытается обосновать культ «сверхчеловека». 

Фатализм (лат.fatalis-роковой) – концепция, согласно которой все процессы проис-

ходящие в мире, подчинены господству необходимости, не оставляющей место свободе, 

творчеству, изначально предопределены. Первоначально фатализм развивался в мифоло-

гии как представление о неотвратимой подвластности людей и даже богов слепой судьбе, 

не имеющей смысла, цели. В философии фатализм проявляется в различных формах (уче-

ние Лейбница о предустановленной гармонии, объективно-идеалистическая система Шел-

линга, Гегель, материализм Гоббса). Теологический фатализм исходит из предопределе-

ния событий истории и жизни человека воли Бога. 

В понимании социальных закономерностей фатализм противоположен волюнта-

ризму, и в противовес свободной индивидуальной воле центральной частью концепции 

является предопределенность событий истории и жизни человека. 



 

2. Необходимость, моральный закон и свобода личности.  
Свобода – способность человека поступать в соответствии со своими желаниями, 

интересами и целями на основе знания объективной действительности. 

Необходимость – невозможность противоположного; различают логическую или 

формальную необходимость суждения, в силу которой противоречащее ему суждение бу-

дет обязательно ложным; реальную или физическую необходимость – фактическая обу-

словленность явлений данными обстоятельствами; нравственную необходимость – обяза-

тельность принудительной силы нравственного долга. 

Ни одна философская проблема, наверное, не обладала столь большим социально-

политическим звучанием в истории общества, как проблема свободы. Для личности обла-

дание свободы – это исторический, социальный, нравственный критерий ее индивидуаль-

ности и уровня развития общества. 

Произвольное ограничение свободы личности, жесткая регламентация ее сознания 

и поведения, низведение человека до роли простого «винтика» в социальных и технологи-

ческих системах, наносят ущерб как личности, так и обществу. В конечном счете, именно 

благодаря свободе личности общество приобретает способность не просто приспосабли-

ваться к наличным естественным и социальным обстоятельствам социальной действи-

тельности, но и преобразовывать их в соответствии со своими целями. 

В истории общественной мысли свобода традиционно рассматривалась в ее соот-

ношении с необходимостью. Сама же необходимость рассматривалась, как правило, в ви-

де судьбы, рока, предопределения, повелевающих поступками человека, отрицающих 

свободу его воли. Противопоставление понятий «свобода» и «необходимость» как фило-

софских антиномий (противоречий), отрицание или подмена одного из них, свыше 2 ты-

сячелетий были камнем преткновения для большинства мыслителей. Решение этой про-

блемы имеет огромное практическое значение для оценки всех поступков людей. 

Решение антиномии «свобода и необходимость» в истории философии зависела от 

того, к какому из направлений тяготели те или иные философы – к эссенциализму или эк-

зистенциализму, то есть от того, что для них было первичным, исходным – сущность (эс-

сенция) или существование (экзистенция). Для тех, кто придерживался первого направле-

ния, свобода была всего лишь конкретным воплощением необходимости со случайными 

отклонениями от нее; придерживавшиеся же второго направления рассматривали свободу 

как первичную реальность человеческой жизни, тогда как необходимость игнорировали 

как абстрактное понятие. 

Безусловно, свобода не есть что-то абсолютное, независимое от всего, то есть сво-

бода и необходимость взаимосвязаны. Все помыслы и поступки людей, разумеется, так ли 

иначе причинно обусловлены. В своей повседневной практической деятельности люди 

сталкиваются с конкретно-историческим воплощением исторической необходимости в 

виде реально существующих естественных условий жизни, социальных и экономических 

отношений, наличных материально-технических средств и т.п. Люди не вольны в выборе 

объективных условий своей деятельности; более того, сами эти условия во многом опре-

деляют круг их интересов, из стремления, чаяния и т.д. Однако люди, 

• Обладают значительной свободой в определении целей своей деятельности, по-

скольку в каждый данный исторический момент существует не одна, но несколько вполне 

реальных возможностей развития. 

• Даже тогда, когда нет разумной альтернативы, люди в состоянии отдалить насту-

пление нежелательных для них явлений, либо ускорить приближение желательных. 

• Люди более или менее свободны в выборе средств для достижения поставленных 

перед собой целей. 

Свобода, следовательно, не абсолютна, и претворяется в жизнь как осуществление 

возможности путём выбора определенной цели и планы действий. Она тем не больше, чем 

лучше люди сознают свои реальные возможности, чем больше средств находится в их 



распоряжении для достижения поставленных целей, чем в большей мере они могут вос-

пользоваться благоприятными для них тенденциями общественного развития и противо-

действовать неблагоприятным. 

Таким образом, в реальной действительности историческая необходимость и сво-

бода личности взаимосвязаны, диалектически взаимодействуют. При этом свобода лично-

сти не только выявляет историческую необходимость, но и присутствует и накапливается 

в ней в виде непрерывной цепи свободы выбора, которая осуществлялась людьми в про-

шлом и привела общество к его данному состоянию. 

Диалектическая постановка проблемы свободы и необходимости в домарксистской 

философии была наиболее ярко выражена Спинозой и Гегелем, а ее решение было найде-

но в марксистской философии. Отвергая антиномию этой проблемы, марксистская фило-

софия исходит из определения свободы как процесса «познания необходимости», т.е. ее 

понимания и учета в деятельности. В соответствии с этим определением свобода лично-

сти, класса и общества в целом заключается «не в воображаемой независимости» от объ-

ективных законов природы и общества, а от способности свободно выбирать свою линию 

поведения среди реальных возможностей («принимать решение со знанием дела»). Т.о., на 

личность возлагается моральная и социальная ответственность, которая возрастает про-

порционально ее свободе. 

При выборе лучшей альтернативы личность должна руководствоваться важным 

правилом: каждый раз, делая свободный выбор, следует стремиться к тому, чтобы пер-

спектива последующих выборов не сужалась, а расширялась, позволяя человеку выявлять 

свои профессиональные, нравственные и интеллектуальные потенции. 

 

3.Виды и формы свободы.  
В стремлении быть свободным «от» какой-либо зависимости человек преследует 

более или менее осознаваемую им цель освободиться «от» чего-то в самом себе или «от» 

негативного влияния внешних условий, других людей. 

Свобода от себя – от психических содержаний, обретающих навязчивый характер, 

в свою очередь, дифференцируется по следующим основаниям: свобода от какой-то части 

«Я»; от своего прошлого, настоящего, будущего; процессов и результатов деятельности; 

от фрустрации; необходимости совершать выбор; неблагоприятных внешних условий дея-

тельности. 

Размышления К. Ясперса о рефлексивных феноменах помогают осмыслить пере-

численные выше факты душевной жизни. В своем труде «Общая психопатология» он пи-

шет: «В норме “Я” живет свободной жизнью в своих восприятиях, тревогах, воспомина-

ниях, мечтах и снах – независимо от того, предается ли оно им инстинктивно или предна-

меренно выбирает объект своего внимания и особого чувства. Но если “Я” перестает быть 

хозяином своего выбора, утрачивает способность влиять на селекцию материала, которо-

му суждено наполнить его сознание, а содержание, присутствующее в сознании в данный 

момент, помимо желания и воли остается в нем и не может быть из него удалено, “Я” ока-

зывается в состоянии конфликта с содержанием, которое оно хотело бы подавить, но не 

может этого сделать. Именно это психическое содержание и обретает навязчивый харак-

тер… Вместо навязчивости осознания того, что человек контролирует последовательность 

событий… появляется осознание некой навязанности, сопровождаемое неспособностью 

при всем желании освободиться от нее». 

Свобода от других – от общения; роли, необходимости играть в социальные игры, 

транслировать эмоции, которые не совпадают с истинным отношением; от внешних усло-

вий (быта, века, времени); стереотипов, ожиданий и оценок другими людьми, не совпа-

дающих со своим представлением; от восприятия кого-либо в качестве кумира; от мани-

пуляций. 

А. С. Пушкин говорил, что во всех стихиях люди делятся на три типа: тиран, пре-

датель, узник. Получается, что человек опутан множеством зависимостей, и это может по-



родить у него иллюзию тотальной несвободы. Отсюда – еще один парадокс: обладающие 

внутренней свободой интеллектуально одаренные люди острее переживают чувства сво-

боды-несвободы, раньше других видят ограничения возможностей, несовпадения внут-

ренней свободы и внешней; на первых этапах работы с границами у них может возник-

нуть представление о невозможности достижения свободы, но они ищут и находят наибо-

лее конструктивный способ преодолеть его, а в случае неудачи – воспринимают как опыт. 

И еще один парадокс, о котором писал Ф. Ницше: «…удивительно то обстоятель-

ство, что только в силу “тирании таких законов произвола” и развилось все, что существу-

ет или существовало на земле в виде свободы, тонкости, смелости, танца и уверенности 

мастера, все равно – в области ли самого мышления, или правления государством, или 

произнесения речей и убеждения слушателей, как в искусствах, так и в сфере нравствен-

ности». 

Будучи зависимым от чего-либо, человек может достигнуть свободы для реализа-

ции значимых ценностей. 

Поставить перед собой вопрос: «Для чего нужна свобода?» и попытаться ответить 

на него, значит определить смысл свободы – понять ее как основание достижения целей 

познания, творчества, самореализации. Смысл свободы индивидуален, предполагает пози-

тивный результат, к которому человек приходит в процессе преодоления препятствий и, 

подобно тайне, открывается не сразу: порой человек идет к нему долго через сомнения, 

кризисы, инсайты, о чем свидетельствуют произведения Ф. М. Достоевского, Л. Н. Тол-

стого. Приоткрыть содержание смысла свободы помогают работы философов и психоло-

гов, в которых рассматривается позитивный вид свободы. 

В основе достижения положительной свободы, по мысли Гегеля, лежит закон от-

рицания отрицания: «Инобытие, которое вначале имеет лишь определение отрицания, 

вновь отрицается и является в себе самом отрицанием отрицания. Это – опосредствова-

ние, принадлежащее свободе… Только отрицание природности, поскольку само это отри-

цание выступает уже как отрицательное, есть утвердительное определение свободы». 

С точки зрения Гегеля, свобода не есть простое отрицание, бегство, отказ, а отри-

цание природности, конечного сознания и рабства – «такое возвышение над природно-

стью, при котором субъективный дух становится свободным для себя, и есть свобода». 

Субъект свободен для себя! Это положение выступает фундаментальным в философии, 

психологии, искусствоведении. Человек свободен для развития личности, индивидуально-

сти, познания мира и самопознания, самоактуализации, творчества, усиления роста через 

борьбу и ответственность, достижения гармонии с миром. 

Продуктом абсолютной свободы, с точки зрения Фихте, является нравственность – 

свобода нужна человеку для выполнения долга, служения человеческому роду: «Каждый 

индивид должен то, что должен только Он, и только Он может… – только Он, и никто 

другой; и если Он этого не делает, то в этой, по крайней мере, неизменной общине инди-

видов наверно ничего не будет сделано». 

Однако некоторые люди ориентированы лишь на решение прагматических задач, 

их намерения не идут дальше Эго. Такая отрицательная форма свободы, по мнению С. А. 

Левицкого, может проявляться в виде самоутверждающейся или самоуслаждающейся 

свободы. Самоутверждающаяся – приводит к нарушению моральных законов и норм, де-

лает личность рабой сил зла; самоуслаждающаяся – приводит к самопресыщению и сво-

дит на нет свободу. 

Многие философы и психологи находят позитивный смысл свободы в познании, 

творчестве – И. Кант, Ф. Ницше, Н. А. Бердяев, Н. О. Лосский, С. А. Левицкий, Э. Фромм, 

Р. Мэй, И. Дейч и другие. Мысль о свободе творчества конкретизируется в предположе-

нии Канта о способности разума самостоятельно начинать причинный ряд событий. И. 

Кант считает способность «быть причиной самого себя» прерогативой чистого разума: 

«Чистый разум… действует свободно, не обусловливаясь динамически в цепи естествен-

ных причин ни внешними, ни внутренними предшествовавшими во времени основаниями. 



Эту свободу можно определять не только отрицательно, как независимость от эмпириче-

ских условий (так как в таком случае способность разума перестала бы быть причиною 

явлений), но и положительно, как способность самостоятельно начинать ряд событий». 

В то время как многие философы размышляют над вопросом, для чего человеку 

нужна свобода, Ф. Ницше вменяет в обязанность, требует, чтобы человек сам ответил на 

него. «Свободным именуешь ты себя? Лучше властную мысль свою скажи мне, а что мне 

в том, что ты бежал из-под какого-то ярма. Из тех ли ты, которым дозволено сбросить с 

себя ярмо? Много есть таких, которые, отбросив свое подчинение, отбросили с ним и по-

следнюю свою ценность. Свободен от чего? Какое дело до этого Заратустре! Но пусть от-

ветит мне свет очей твоих: свободен для чего? Так говорил Заратустра». 

 Этот вопрос можно было бы считать излишне провокационным и, в какой-то мере, 

не лишенным снобизма, если бы Ницше не ставил его в первую очередь перед самим со-

бой. Он мыслил свободу как «волю к самоопределению, самоустановлению ценностей» и 

думал, что люди могут сознательно решиться развивать в себе новую культуру, когда не 

хотят от вещей ничего, кроме их познания и легко приобретают душевный покой. С точки 

зрения Ницше: «…все лучше познавать – такой человек должен уметь без зависти и доса-

ды отказываться от многого, и даже от всего, что имеет цену для других людей, его долж-

но удовлетворять как самое желанное состояние, такое свободное парение над людьми, 

обычаями, законами и привычными оценками. Радость от такого состояния он охотно де-

лит с другими». Познание имеет свой путь – от постижения (боли, «муки родов») к рас-

ширению перспективы, утешению, мудрости. Познание предполагает освобождение от 

догм, самоиспытание – проникновение к запретному, открытость риску. Ницше спраши-

вает: «Нельзя ли перевернуть все ценности?», – и отвечает, что на это способны сильные 

духом. Свобода необходима человеку, чтобы стать самим собой: «Я учу вас о сверхчело-

веке. Человек есть нечто, что должно превзойти… Все существа до сих пор создавали 

что-нибудь выше себя; а вы хотите быть отливом этой великой волны и скорее вернуться 

к состоянию зверя, чем превзойти человека?». 

Для Ницше конечной целью стремлений человека является не польза и не удоволь-

ствие, и даже не истина, а жизнь. Главное для человека – воля к власти: рост, подъем, уве-

личение мощи через борьбу: «Мораль развития. Иметь и желать больше, рост, одним сло-

вом, – в этом сама жизнь». Позиция Ницше, конечно же, не бесспорна, но она порождает 

желание разобраться в вопросе о соотношении произвола и свободы. В этой связи нам 

представляется значимым понимание функции свободы С. Левицким: «Свобода “обеспе-

чивает” себя только постоянным возвышением над собой, постоянным дерзанием. Но дер-

зание это должно сопровождаться во имя ценностей, высших, чем сама свобода, иначе 

свобода неизбежно становится на гибельные пути самоутверждения и самоуслаждения и 

диалектически теряет себя». 

Р. Мэй приводит пример из жизни заключенного, который пять лет отсидел в 

тюрьме в одиночной камере и написал там поэму. В интервью этот человек заявил об от-

крытии собственных мыслей, дающих радость. Его свобода – не свобода безопасности, а 

свобода открытия собственных мыслей. Свобода связана с реализацией творческих спо-

собностей: желанием творить, познавать, мыслить. В целом, Р. Мэй определяет свободу 

как возможность развития, способность человека превосходить пределы своей натуры, 

особенность свободы видит в том, что она является источником, основой таких ценностей, 

как честность, любовь, храбрость. 

«Возьмем ценность любви. Как я могу оценить любовь человека, если знаю, что 

любовь не дана с какой-то степенью свободы? Что сохраняет любовь от действий зависи-

мости или конформизма? В любви возникает непредвиденное открытие другого человека 

и готовность сделать что-либо для него… Возьмем такую ценность, как честность… Ко-

гда человек свободен действовать вопреки денежному интересу для себя или компании, 

вот тогда это будет честность. Если не предполагать свободу, то честность утратит свой 



этический характер. Смелость также потеряет собственную ценность, если свобода ис-

ключается тем, кто вынужден быть смелым». 

По мнению Н. А. Бердяева, свобода в положительном своем выражении и утвер-

ждении – есть творчество, творческая мощь, а не отрицательный произвол.  «Лишь сво-

бодный творит. Детерминизм, как принудительно нам навязанный, потому лишь неверен, 

что есть свобода лица, творчески прорывающегося сквозь цепь необходимости». Он ут-

верждает, что творческую тайну бытия нельзя воспринять в атмосфере послушания миру 

материальному, пассивного приспособления к нему – ее можно познать лишь активно, в 

процессе самого творческого акта. 

 

1.6. Лекция №6 (2 часа) 
Тема: Добро и зло как категории различения нравственного и безнравствен-

ного. 
1.6.1. Вопросы лекции 
1. Критерии добра и зла.  

2. Особенности и парадоксы добра и зла.  

1.6.2. Краткое содержание вопросов 
1. Критерии добра и зла.  
Основной вопрос этики - вопрос о критерии добра и зла, о генеалогии морали, в 

возникновении различения и оценки. И вопрос тут стоит совсем не так, как он ставится 

эволюционистами, которые исследуют происхождение нравственных понятий. Это вопрос 

несоизмеримо более глубокий. Откуда само различие и может ли быть критерием разли-

чения добро, когда добро возникло после различения? Высшая ценность лежит по ту сто-

рону добра и зла. Вопрос этот редко ставится радикально. Этика обычно целиком нахо-

дится по ею сторону добра и зла, и добро для нее не проблематично. Радикально ставил 

вопрос Ницше. Он сказал, что воля к истине есть смерть морали. Этика должна не только 

обосновывать мораль, но и изобличать ложь морали. Парадоксальность проблематики тут 

в том, что "добро" подвергается сомнению, т. е. подвергается сомнению, есть ли "добро" 

добро, не есть ли оно зло. Это гениально выражено Гоголем в словах, поставленных в 

эпиграф: "Грусть от того, что не видишь добра в добре". Но поставив вопрос о том, есть 

ли "добро" добром, я не выхожу из "да" и "нет", из различения и оценки. Допустим, что 

добро совсем не есть добро, что оно есть зло, что ему нужно сказать "нет". Но это есть 

оценка "добра" и различение его от того, что я этому "добру" противопоставляю, что "по 

ту сторону" этого "добра" и этого "зла". Если то, что "по ту сторону добра и зла", я ставлю 

выше того, что "по ею сторону добра и зла", то я различаю "высшее" и "низшее", я осуж-

даю, оцениваю, противополагаю. И Ницше был, конечно, моралистом, он проповедовал 

новую мораль. "По ту сторону добра и зла" у него все-таки открывается высшая мораль. А 

когда у него "по ту сторону" оказывается наше посюстороннее зло, напр. Цезарь Борджиа, 

тогда цель его еще менее достигается. Он вращается в порочном кругу, когда пытается это 

сделать. И тот готтентот, который на вопрос, что такое добро и что такое зло, ответил: 

"Добро, когда я украду чужую жену, зло же, когда у меня украдут жену", совсем не нахо-

дился по ту сторону добра и зла, по ту сторону различения и оценки. Готтентот, который, 

в сущности, и среди нас торжествует, был моралистом. Старое добро заменяется новым 

добром, ценности переоцениваются, но никакой переворот по отношению к добру не ста-

вит по ту сторону добра и зла. Даже когда вы говорите, что различение и оценка есть что-

то дурное и злое, вы целиком находитесь в ее власти. "По ту сторону добра и зла" не 

должно быть никакого "добра" и никакого "зла". Но у нас всегда там оказывается или на-

ше "добро", или наше "зло". Мы достигнем более существенного и более глубокого ре-

зультата, когда поймем, что наши оценки по критерию добра и зла носят символический, а 

не бытийственный характер. "Добро" и "зло", "нравственное" и "безнравственное", "высо-

кое" и "низкое", "хорошее" и "плохое" не выражают реального бытия, это лишь символы, 

но символы не произвольные и условные, а закономерные и обязательные. Глубина бытия 



в себе, глубина жизни совсем не "добрая" и не "злая", не "нравственная" и не "безнравст-

венная", она лишь символизуется так, лишь обозначается по категориям этого мира. Мир 

не есть бытие, мир есть лишь состояние бытия, в котором оно отчуждается от себя и в ко-

тором все символизируется. Пространственные символы "верха" и "низа", "высокого" и 

"низкого" могут выражать абсолютные истины нравственного и духовного порядка. И в 

нашем падшем мире принимает формы различения то, что в бытии не есть различение. В 

бытии нет "высокого" и "низкого", но в символе "высоты" что-то угадывается о бытии. 

Таковы и родовые символы "отца" и "сына", выражающие истины религиозного открове-

ния. "Отец", "сын", "рождение" все слова, взятые из нашей земной родовой жизни. Но че-

рез них закономерно, обязательно выражается истина о божественной жизни. Бог, как бы-

тие в себе, не есть "отец", не есть "сын", в нем не происходит "рождения", но что-то вы-

раженное в этих символах имеет абсолютное значение. Только в чистой духовности и 

мистике преодолевается символика, и мы погружаемся в первожизнь. Наша этика симво-

лична, символичны все ее различения и оценки. И вся проблема в том, как от символов 

перейти к реальностям. Все, что "по ею сторону добра и зла",- символично, реалистично 

лишь то, что "по ту сторону добра и зла". Символика "добра" и "зла" не случайна, не ус-

ловна, не есть "зло", она говорит об абсолютном, о бытии, но гадательно и отражено в ми-

ровом зеркале. 

Самый факт нравственной жизни с ее различениями и оценками предполагает сво-

боду. И потому этика есть философия свободы. Школьное традиционное учение о свободе 

воли совсем не есть учение о свободе и глубины свободы не видит. Учение о свободе воли 

было создано для того, чтобы найти виновника, чтобы было на кого возложить ответст-

венность и оправдать наказание в жизни временной и жизни вечной. Учение о свободе во-

ли было приспособлено для нормативной, законнической этики. Свобода воли означает 

избрание предстоящих человеку добра и зла и возможность выполнения навязанного че-

ловеку закона или нормы. Человек будет или оправдан, если он избрал добро и исполнил 

норму, или осужден, если он избрал зло и нормы не исполнил. В восстании Лютера про-

тив оправдания добрыми делами, связанными со свободой воли, была большая глубина, 

хотя он и допустил смешение. Парадоксально то, что так наз. "свобода воли" может быть 

источником порабощения человека. Человек оказывается порабощенным неизбежностью 

избрать то, что ему навязано, и выполнить норму под страхом ответственности. Человек 

оказывается наименее свободным в том, что связано с его "свободой воли". Но ведь сво-

бода человека может быть понята не только как оправдание человека добродетелями, вы-

текающими из его свободной воли, т. е. как возможность осуществить норму, свобода 

может быть понята и как творческая сила человека, как создание ценностей. Вместе с тем 

свобода может вести человека путем зла, свобода носит не морально-юридический и педа-

гогический характер, а характер трагический. Свобода есть основное условие нравствен-

ной жизни, не только свобода добра, но и свобода зла. Без свободы зла нет нравственной 

жизни. Это делает нравственную жизнь трагической и этику делает философией трагедии. 

Этика законническая, нормативная, для которой свобода есть лишь условие выполнения 

нормы добра, не понимает трагизма нравственной жизни. Трагическое есть основное 

нравственное явление и основная категория этики. Именно трагическое ведет в глубину и 

в высоту, по ту сторону добра и зла в нормативном смысле. "Трагическое" не есть ни 

"добро", ни "зло" в том смысле, как их обычно утверждает этика. Но этика должна иссле-

довать явление "трагического", вытекающее из свободы. Этика имеет дело не только с 

трагическим, но и с парадоксальным. Нравственная жизнь слагается из парадоксов, в ко-

торых добро и зло переплетаются и переходят друг в друга. Эти нравственные парадоксы 

непреодолимы в сознании, они должны быть изжиты. Трагичность и парадоксальность 

этики связаны с тем, что основной ее вопрос совсем не вопрос о нравственной норме и 

нравственном законе, о добре, а вопрос об отношениях между свободой Бога и свободой 

человека.¶Этика не только связана с социологией, но и подавлена социологией. И это со-

всем не есть порождение позитивизма XIX и XX веков, совсем не в О. Конте и Дюркгейме 



тут дело. В соотношениях этики и социологии отражается мировая подавленность нравст-

венной жизни социальностью, социальной дисциплиной и социальными нормами. Террор 

социальности, власть общества царят над человеком почти во всю его историю и восходят 

к первобытному коллективизму. И даже христианство не могло его окончательно от этого 

освободить. Когда Вестермарк с позитивно-научной точки зрения пишет "О происхожде-

нии и развитии моральных идей", то пишет он совсем не этику, а социологию. Моральные 

идеи имеют социальное происхождение и развиваются по социальным законам, опреде-

ляющимся обществом. Этос, нравы исследуются социальными науками. Социальное про-

исхождение нравственного сознания утверждает не только социальный позитивизм, отри-

цающий всякую метафизику, оно есть истина метафизического порядка, ибо сама соци-

альность имеет метафизическую глубину. Нужно освободить этическую проблему от со-

циального террора. Роль социальности в нравственной жизни так велика, что люди при-

нимают за явление нравственного порядка то, что есть лишь явление порядка социально-

го, социальные нравы и обычаи. Но в глубине своей нравственное не зависит от социаль-

ного. Чисто нравственный феномен не зависит от общества или зависит от него лишь в 

той мере, в какой само общество есть нравственный феномен. Нравственная жизнь вкоре-

нена в духовном мире, и она лишь проецируется в жизни общества. Из этического нужно 

понять общественное, а не из общественного этическое. Нравственная жизнь есть не толь-

ко жизнь личности, она есть также жизнь общества. Но чистота нравственного сознания 

постоянно искажена тем, что я буду называть социальной обыденностью. Социальная 

этика XIX и XX веков, которая в жизни общества видит источник нравственных различе-

ний и оценок и утверждает социальный характер добра и зла, совершенно явно вращается 

в порочном кругу. Социальность не может быть верховной ценностью и конечной целью 

человеческой жизни. Если бы был доказан социальный генезис различения между добром 

и злом, то этим нисколько не решался бы и даже не затрагивался бы вопрос об этической 

оценке. Задача философской этики заключается совсем не в познании происхождения и 

развития нравственных идей о добре и зле, а в познании самого добра и зла. Нас интересу-

ет онтология добра и зла, а не понятия людей о добре и зле. Современное сознание до того 

испорчено историзмом и психологизмом, что ему очень трудно отличать вопрос о самом 

добре от вопроса о человеческих понятиях о добре от готтентота до Канта и Конта. Поня-

тия о добре и зле, воплощенные в нравах, зависят от общества, от социальности, но само 

добро и зло не зависит; наоборот, общество, социальность зависит от самого добра и зла, 

от их онтологии. На это могут сказать, что мое познание самого добра приведет к моей 

идее о добре, которая войдет в общий ряд понятий и идей о добре. Это - обычный аргу-

мент релятивизма. Мои понятия и идеи о добре могут быть ошибочны, и в таком своем 

качестве они релятивны. Но не имеет никакого смысла образовывать понятия и идеи о до-

бре, которое не существует, как не имеет смысла беспредметное познание, не связанное 

ни с какой реальностью. Этическая оценка неизбежно предполагает этический реализм, 

предполагает, что добро есть, а не только мыслится мной. И никак не может добро быть 

подменено обществом. Дюркгейм даже хотел подменить Бога обществом. Но это есть са-

мая чудовищная форма идолотворения. Общество само требует нравственной оценки и 

предполагает различие добра и зла, не из общества почерпнутое. Социальный утилита-

ризм есть настолько слабая и отвергнутая теория, что о нем не стоит и говорить. Социоло-

гическая теория нравственности должна, в сущности, вслед за Дюргеймом признать обще-

ство Божеством, а не природно-историческим явлением, погруженным в грех. Человек 

есть социальное существо. Это бесспорно. Но человек есть также духовное существо. Он 

принадлежит двум мирам. Познать сущее добро человек может лишь как существо духов-

ное. Как существо социальное он познает только меняющиеся понятия о добре. Социоло-

гия, которая отрицает, что человек есть духовное существо и что из духовного мира он 

черпает свои оценки, есть не наука, а ложная философия, даже ложная религия. Человек 

может производить оценки, может видеть истину, добро, красоту лишь как существо, воз-

вышающееся над потоком природно-исторической и душевной жизни. Это не значит, что 



этика не должна быть социальна, но значит, что должно быть этическое обоснование со-

циального, а не социальное обоснование этического.¶Также этика не может зависеть от 

биологии, которая наряду с социологией выражает философские претензии. Биологиче-

ская философия жизни пытается установить критерий добра и зла, основать оценки на 

принципе максимума "жизни". "Жизнь" есть высшее благо и верховная ценность, "добро" 

есть все, что доводит "жизнь" до максимума, "зло" есть все, что умаляет "жизнь" и ведет к 

смерти и небытию. Нужно служить повышению "жизни" до максимума. Такая философия 

жизни выдвигает принцип, отличный от гедонизма и эвдемонизма. Переизбыточная жизнь 

есть благо и ценность, даже если она несет страдание, а не счастье, если она порождает 

трагедию. Величайшим представителем философии жизни был Ницше, смертельный враг 

утилитаризма, гедонизма и эвдемонизма. Клагес пытается противопоставить принцип ви-

талистический принципу духовному. Бесспорно, что добро есть жизнь и что конечная 

цель - полнота жизни. Но беда в том, что это слишком верно. "Жизнь" есть негодный кри-

терий оценки вследствие своего всеобъемлющего и многозначного характера. Все есть 

жизнь и жизнь есть все. Даже смерть есть явление жизни. В самой жизни необходимо де-

лать качественные различения и устанавливать оценки. Но эти различения и эти оценки 

невозможно сделать на основании критерия максимума жизни, который ведь чисто коли-

чественный, а не качественный. Мы попадаем в порочный круг. Есть "жизнь" высокая и 

низкая, добрая и злая, прекрасная и уродливая. Как сделать это различение и оценку? Био-

логический критерий максимума жизни совершенно не годен, как критерий этический. 

Жизнь должна иметь смысл, чтобы быть благом и ценностью. Но смысл не может быть 

почерпнут из самого процесса жизни, из качественного его максимума, он должен возвы-

шаться над жизнью. Оценка с точки зрения смысла всегда предполагает возвышение над 

тем, что оценивается. Мы принуждены признать, что есть какая-то истинная жизнь в от-

личие от ложной и падшей жизни. Жизнь может возвышаться не вследствие ее количест-

венного прироста, а вследствие подъема ее к тому, что выше ее, что есть сверхжизнь. Это 

приводит нас к тому, что кроме биологического понимания жизни есть духовное понима-

ние жизни. Духовное же понимание жизни всегда предполагает не только человеческую, 

но и божественную жизнь. Духовная жизнь всегда предполагает другое, высшее, к чему 

она движется и поднимается. Не просто жизнь, а духовная жизнь, жизнь, поднимающаяся 

к Богу, не количество жизни, а качество ее есть высшее благо и ценность. Духовная же 

жизнь совсем не противоположна жизни душевной и телесной и совсем не отрицает ее, а 

означает вступление их в иной план бытия, приобретение ими высшей качественности, 

движение к высотам, к тому, что есть сверх-жизнь, сверх-природа, сверх-бытие, сверх-

Божество. "Жизнь" может стать для нас символом высшей ценности, высшего добра, но и 

сама ценность, само добро есть символ подлинного бытия, и само бытие есть лишь символ 

последней тайны. Так как перед этикой раскрывается бесконечность, то в ней всегда мно-

го проблематического. Этого нормативная этика не видит и не понимает. Проблема этики 

связана с загадкой о человеке. Этика и должна быть учением о назначении и призвании 

человека, и она прежде всего должна познать, что есть человек, откуда он пришел и куда 

он идет. 

 

2. Особенности и парадоксы добра и зла.  
Сложности в определении и понимании добра и зла коренятся в их особенностях. 

Первая — всеобщий, универсальный характер Добра и Зла. Если, скажем, честь и 

достоинство — сугубо личностные оценки человеческих качеств, проявляющиеся в меж-

личностных отношениях, то под «юрисдикцию» добра и зла подпадает все: и человече-

ские отношения, и отношение человека к природе и миру вещей. Всеобщность и универ-

сальность не противоречат второй особенности — конкретности и непосредственности. 

Они — понятия исторические, зависящие от реальных общественных отношений. Так, в 

первобытном обществе добром считалось все, что способствовало выживанию рода, то 

есть добродетелью были не только мужество и храбрость, но и коварство, хитрость и даже 



жестокость. С появлением частнособственнических отношений добро начало отождеств-

ляться преимущественно с материальным благополучием, богатством, а поскольку рас-

пределялось оно неравномерно, то достижение добра одними осуществлялось зачастую за 

счет причинения зла другим. 

Третья особенность добра и зла — их субъективность, то есть они не принадлежат 

объективному миру, а относятся к области человеческого сознания. Действительно, в при-

роде, например, нет явлений, которые безотносительно к человеку были бы добром или 

злом. Это мы, в зависимости от своих нужд, интересов, условий жизни, относим одни ве-

щи и явления к разряду «добрых», другие — к разряду «злых». Дело в том, что добро и 

зло — понятия не только ценностные, но и оценочные. При их помощи мы положительно 

или отрицательно оцениваем то или иное природное, социальное явление, моральные ка-

чества и поступки людей. Но как всякие оценочные понятия они несут в себе элемент че-

ловеческой субъективности, личной пристрастности, эмоциональности. Субъективность 

проявляется, во-первых, в том, что разные субъекты в силу разницы в понимании, интере-

сах, отношениях могут иметь различное представление о добре и зле. Так, для одного 

добро — «счастье и покой», для другого — гражданское неравнодушие и борьба за спра-

ведливость, для третьего — духовное и интеллектуальное самосовершенствование, для 

четвертого — материальный достаток и т.д. Представляете, как людям трудно понять друг 

друга, договориться, особенно если их оценки взаимоисключающи, а нетерпимость не по-

зволяет стать на точку зрения другого. И тогда «доброе» становится «злым». Вот как под-

метил эту особенность добра русский философ Л. Шестов: «Таково уж свойство добра. 

Кто не за него, тот против него. И всякий человек, признавший суверенность добра, при-

нужден уже делить своих ближних на хороших и дурных, то есть на друзей и врагов сво-

их». Этим, в частности, Л. Шестов объясняет максималистскую позицию Льва Толстого, 

для которого, с одной стороны, служить добру было «не только не бремя, а облегчение от 

бремени», но, с другой стороны, это как бы давало ему право «требовать от других людей, 

чтобы они делали то, что он делает, жили так, как он живет». 

Кстати, этим недостатком «грешил» не только Л. Толстой, но и многие другие лю-

ди, в том числе и мы с вами. Особенно развивается он у тех, кто имеет власть над други-

ми. В этом случае им кажется, что они владеют монополией на истину и добро, а также 

правом обратить в «свою веру» всех сомневающихся и инакомыслящих — для их же бла-

га. Так думают и действуют семейные тираны: ведь они точно знают, что именно нужно 

для счастья их близких, и поэтому требуют безоговорочного послушания. Так думают и 

действуют политические диктаторы: они тоже знают, что есть добро для народа и дейст-

вуют «от имени и в интересах» народа, даже если для этого надо творить над ним насилие 

— от ГУЛАГов до цензуры над печатью. Но насильственное добро уже не есть добро: 

нельзя насильно заставить людей быть счастливыми или добродетельными. Во-вторых (и 

это вытекает из «во-первых»), в силу тех или иных причин то, что для одного человека 

объективно выступает в виде добра, для другого является (или ему кажется, что является) 

злом. Так, для больного предстоящая операция однозначно воспринимается как зло; для 

хирурга же, видящего картину болезни с профессиональной точки зрения, она — единст-

венная форма помощи, а значит — добро. 

 

1.7. Лекция №7 (2 часа) 
Тема: Долг и совесть как механизмы морального сознания. 
1. 7.1. Вопросы лекции 
1. Долг и обязанность: общее и различное.  

2. Иерархия долгов.  

1.7.2. Краткое содержание вопросов 
1 Долг и обязанность: общее и различное.  
Долг -внутренне принимаемое (добровольное) обязательство. 

Обязанность -то, что подлежит безусловному выполнению кем-либо 



Обязанность, как и долг, является санкцией нравственного закона. Требования 

нравственного закона носят императивный характер. Человек не может не сознавать, что 

написанный в его сердце нравственный закон объективно справедлив и требует выполне-

ния. Необходимость выполнения нравственных требований осознается человеком как 

нравственная обязанность. С точки зрения структуры своего содержания, обязанность 

включает три важнейшие компонента. 

Осознание требований нравственного закона. Уважение к требованиям нравствен-

ного закона. Внутреннее самопринуждение к выполнению требований нравственного за-

кона. Главным из этих трех компонентов является самопринуждение к выполнению тре-

бований нравственного закона, поскольку именно оно придает обязанности внутреннюю 

силу и ценность. Сознание обязанности объединяет нравственные силы личности и на-

правляет их к выполнению конкретной задачи, стоящей перед человеком в данный момент 

и в данной ситуации. Как важнейшее проявление нравственного сознания, обязанность 

ведет человека к деятельному осуществлению добра и к нравственному совершенству.  

Отмеченное выше положение, что обязанность так же, как и долг, является санкци-

ей нравственного закона, ставит естественный вопрос о том, какое принципиальное раз-

личие имеется между понятиями долга и обязанности. На первый взгляд долг и обязан-

ность, как два вида нравственного сознания, представляются настолько тождественными, 

что трудно уловить грань, разделяющую эти понятия. Однако в действительности реаль-

ное различие между долгом и обязанностью существует. Долг всегда предполагает необ-

ходимость расплатиться за какое-либо благодеяние. Нравственное сознание в этом случае 

напоминает о том, что за оказанное благодеяние нужно ответить взаимным благодеянием, 

услугой или пожертвованием. Например, исполнить нравственный долг перед Отечеством 

— значит заплатить ему верностью за те блага, в которых выражается забота Отечества о 

гражданском благосостоянии. Исполнение нравственной обязанности осуществляется в 

принципиально иной ситуации. Здесь уже не идет речь о какой-то моральной компенса-

ции в отношении субъекта, требующего исполнения обязанности. Например, оказание 

милости нищему или страннику, встреча с которыми в силу своего эпизодического харак-

тера исключает конкретный долг, который может быть основан лишь на истории прежних 

взаимоотношений, является продиктованным исключительно сознанием нравственной 

обязанности. Нравственный долг в этой ситуации, строго говоря, исключен. О долге здесь 

можно говорить не в нравственном, а лишь в метафизическом аспекте, в том смысле, что 

все люди, как писал Достоевский, находятся в страшном долгу у Бога и что поэтому нуж-

но стремиться совершать добрые дела.  

Помимо нравственных обязанностей, диктуемых требованиями нравственного за-

кона, жизнь налагает на человека различные служебные, семейные и общественные обя-

занности. Выполнение всего комплекса обязанностей может вызывать затруднения в виде 

так называемых коллизий обязанностей. 

 

2 Иерархия долгов.  
Долг – это принятая личностью необходимость подчинять себя общественной воле. 

Нравственный долг – это превращение требований общественной морали в личный импе-

ратив конкретного лица и добровольное его выполнение. Источником долга является об-

щественный интерес. В долге он обретает повелительный характер, формируя нравствен-

ную обязанность индивида по отношению к другим людям и самому себе. Таким образом, 

долг не тождествен обязанности: простое исполнение обязанностей еще не есть долг в 

этическом смысле слова. Понятие долга обогащает сухое понятие обязанностей глубокой 

личной заинтересованностью в их исполнении, добровольным принятием и осознанием их 

необходимости. Таким образом, долг – это нравственная обязанность человека, выпол-

няемая под влиянием не только внешних требований, но и внутренних нравственных по-

буждений. Общество ожидает от человека не просто точного и беспрекословного выпол-

нения своих обязанностей, но и личностного отношения к ним. Переживания требований 



долга в связи со своими интересами и приводит к появлению у человека осознания своего 

долга и чувства долга. 

Особенности проявления долга 

1. Добровольность. В зависимости от степени осознания необходимости, справед-

ливости, важности долга и, следовательно, от отношения к нему, его требования могут 

осуществляться на разном уровне добровольности: от выполнения по принуждению или 

из боязни общественного мнения до следования долгу по внутренней потребности. Под-

линно моральным долгом является свободное следование общественно-необходимым тре-

бованиям или личным обязательствам, независимое от внешних или внутренних принуж-

дений. 

2. Активная гражданская позиция. Люди нравственного долга активны, деятельны, 

не проходят равнодушно мимо морального или иного ущемления прав другого человека, 

они крайне чувствительны к любой несправедливости и активно утверждают в жизни 

добро. Нравственный долг пробуждает у таких людей чувство личной сопричастности 

всему происходящему в мире, стремление вносить посильный вклад в общее дело. 

3. Множественность долгов. Существует сложная «иерархия» долгов: долг перед 

обществом, перед коллективом, перед семьей, перед друзьями, перед самим собой. Это 

порождает определенные трудности, связанные с необходимостью выбирать, какие долги 

надлежит выполнять в первую очередь, особенно если они противоречат друг другу. 

Совесть 

В лексике современного человека понятие «совесть», несомненно, находится в 

числе актуальных и часто употребляемых слов. На протяжении столетий проблема совес-

ти находилась в компетенции религиозно- идеалистической системы общественного соз-

нания и в силу инертности последнего не успела занять достойного места в фундамен-

тальных разработках академической науки. В этой связи уместно напомнить, что в право-

славном вероучении совести как специфически человеческому фактору разумной жизни 

отводится центральное место, поскольку она представляет собой не что иное, как посто-

янную информационную связь с Богом. Именно поэтому совесть всегда должна быть 

«доброй», «чистой», «непорочной». Согласно религиозным воззрениям, совесть не позво-

ляет человеку переходить ту нравственную грань, за которой он уподобляется животному, 

руководствующемуся инстинктами. В теологии утверждается, что Бог через совесть 

управляет человеческой личностью, создавая для нее комфортное или дискомфортное со-

стояние. Именно дискомфортное состояние совести заставляет человека осознать свои 

грехи (мысли, слова и поступки, не соответствующие нравственным), раскаяться, испра-

виться и возвратиться в устойчивое состояние внутренней гармонии. Лаконично и точно 

сформулировал православные суждения о совести преп. Серафим Саровский: «Берегите 

совесть свою. Она есть глас Божий – голос ангела хранителя. Она соединяет нас с небом. 

Она покоряет нашу слабую грешную волю Святой Всесильной Волей Божьей. Нельзя не 

заботиться о своей совести, ибо можно и потерять ее, она может стать сожженной, не-

мощной, и тогда не будет она голосом Божьим» 6. 

Совесть представляет способность человека критически осмысливать свои поступ-

ки и  переживать их, эмоционально реагировать на собственные оценки. Она представляет 

автономную, по сути независимую от мнения окружающих способность человеческого 

сознания. В этом совесть отличается от другого контрольного механизма сознания – сты-

да. Стыд и совесть, в общем, довольно близки. В стыде отражается осознание человеком 

своего несоответствия некоторым принятым нормам или ожиданиям окружающих, но, в 

отличие от совести, в стыде более четко, более формально определяются критерии несо-

ответствия. Они всецело заданы здесь со стороны правил приличия, выработанных данной 

общностью, группой и т.д., в то время как в совести человек в гораздо большей степени 

самостоятельно определяет критерии оценки. И стыд, и совесть являются специфически 

нравственными чувствами сознания вины. Можно испытывать стыд за других, близких 

людей. Это происходит в том случае, если чувствуется какая-то совместная ответствен-



ность, сопричастность к общности, члены которой совершили неблаговидные поступки. 

Это может проявляться даже в отдаленном историческом времени и в масштабах принад-

лежности к обширной социально исторической общности людей. В отличие от совести, 

«стыд полностью сориентирован на мнение других лиц, которые могут выразить свое 

осуждение по поводу нарушения норм, и переживание стыда тем сильнее, чем важнее и 

значимее для человека эти лица. Поэтому индивид может испытывать стыд – даже за слу-

чайные, не предполагаемые результаты действий или за действия, которые ему кажутся 

нормальными, которые, как он знает, не признаются в качестве таковых окружением». 

Философы очень давно обратили внимание на знание  совести  как  внутреннего кон-

трольного механизма поведения. Уже Демокрит говорил о том, что человек должен учить-

ся стыдиться самого себя. 

При этом он однозначно связывает совесть с долгом, понимаемым в виде некоторо-

го императива, предъявляемого к человеку обществом, но одновременно добровольно 

принимаемого и самим человеком в виде требования улучшения своей природы, форми-

рования в ней некоторого закона, которого там изначально не содержится. Еще Аристо-

тель отмечал, что «умеющая судить совесть доброго человека» представляет собой врож-

денное качество. «Считается, – говорил философ, – что данные способности – природные, 

и если никто не бывает мудр от природы, то совесть, соображение и ум имеют от приро-

ды» 8. Наследственно обусловленные механизмы совести определяют и непроизвольный, 

рефлексивный характер их проявлений, которые философ уже нашей эпохи М. Хайдеггер 

назвал «зовом совести». 

 

1.8. Лекция №8 (2 часа) 
Тема: Честь и достоинство – субъект – объектные характеристики  нравствен-

ных качеств личности 
1.8.2. Вопросы лекции 
1. Социальный характер чести.  

2. Достоинство как атрибут личности. 

1.8.2 Краткое содержание вопросов 
1. Социальный характер чести.  
Честь и достоинство, являясь непреходящими ценностями человеческого общества, 

присущи человеку как существу общественному на протяжении всей истории его сущест-

вования. Развитие личности невозможно без признания человека высшей социальной цен-

ностью, которая и определяет необходимость сохранения его чести и достоинства. Одним 

из важнейших признаков и принципов демократии является уважение к правам, чести и 

достоинству личности. В то же время развитие человека, строящего свою жизнь на основе 

высших нравственных ценностей — добра, справедливости, чести, совести, достоинства, 

возможно лишь в условиях подлинного уважения самой личности, т.е. уважения ее прав, 

чести, достоинства. 

Уважение чести и достоинства личности носит характер отношений, основанных 

на нормах права и морали, на принципах свободы и взаимной ответственности между го-

сударством, обществом и личностью, между различными личностями и социальными 

группами. В словаре русского языка С.И. Ожегова даны следующие определения: «честь 

— достойные уважения и гордости моральные качества человека, его соответствующие 

принципы», «достоинство — совокупность высоких моральных качеств в самом себе». 

Однако эти определения весьма условны. Понятия «честь», «достоинство», «репутация» 

определяют близкие между собой нравственные категории. Различия между ними лишь в 

субъективном или объективном подходе при оценке этих качеств. На практике же, явля-

ются ли сведения порочащими честь и достоинство и что понимать под определениями 

«честь» и «достоинство», в каждом конкретном случае должен определять суд по своему 

усмотрению. 



Как считает М.Н. Малеина, честь — это общественная оценка личности, мера ду-

ховных, социальных качеств гражданина. В свою очередь, И.Я. Дюрягин полагает, что 

честь означает высокую общественную оценку личности. Проанализировав понятия чести, 

сформулированные отечественными философами, Х.П. Маннанова указывает, что катего-

рия чести в этике выражает прежде всего высокую оценку деятельности и поведения че-

ловека со стороны общества, выражающуюся в уважении, всеобщем признании и доброй 

славе человека, и вместе с тем в высокой самооценке, т.е. осмыслении общественного 

признания личности. 

Объективная сторона чести по своему содержанию носит конкретно-исторический 

характер и выражает представление о месте и роли человека в сложной системе общест-

венных отношений, о требованиях, предъявляемых к человеку со стороны общества, о 

личных и общественных оценках его деятельности, т.е. отражает общие для конкретного 

общества нравственные явления. Следовательно, объективная, внешняя сторона чести за-

ключается в признании и уважении заслуг личности со стороны общества и является ее 

репутацией, добрым именем, моральным значением, нашедшим выражение в высоком 

мнении окружающих. Кроме этого, честь представляет собой и этическое благо, посколь-

ку направляет деятельность личности на достижение положительной оценки со стороны 

общества и тем самым доставляет ей моральное удовлетворение. 

Внутренняя же сторона чести субъективна по форме и неразрывно связана со спо-

собностью человека самостоятельно оценивать свои действия и поступки, с осознанием 

своей чести, репутации, с его чувствительностью к тому, какое мнение будет о нем суще-

ствовать в определенной общественной среде. Чувство, сознание чести — важное свойст-

во личности, так как от степени его развития зависит восприимчивость личности к мо-

ральному воздействию общественного мнения. Таким образом, честь в субъективном, 

внутреннем своем аспекте выступает как внутренний мотив деятельности и поведения 

личности. Что касается понятия достоинства, то оно нашло широкое употребление срав-

нительно недавно. Достоинство — внутренняя самооценка личности, осознание ею своих 

личных качеств, способностей, мировоззрения, выполненного долга и своего обществен-

ного значения. Самооценка должна основываться на социально-значимых критериях 

оценки моральных и иных качеств личности. Достоинство определяет субъективную 

оценку личности. 

Достоинство того или иного человека заключается в духовных и физических каче-

ствах, ценных с точки зрения потребностей общества. Эти личные качества и составляют 

то, что принято называть личным достоинством.Так же как и честь, достоинство сочетает 

в себе и социальную, и индивидуальную стороны. Его социальный характер проявляется в 

том, что как моральная ценность и общественно-значимое качество личности достоинство 

определяется существующими общественными отношениями и нередко не зависит от че-

ловека. Но данная категория выступает еще и как сознание и чувство собственного досто-

инства. Эти субъективные стороны достоинства представляют собой осмысление и пере-

живание человеком своей моральной ценности и общественной значимости, они обуслов-

ливаются общественными отношениями и зависят от них.¶В понимании достоинства, как 

и чести, отмечают два аспекта — внешний (объективный) и внутренний (субъективный). 

Объективный аспект достоинства заключается в признании человека высшей ценностью. 

Внутренняя сторона категории достоинства связана с внутренним миром человека, его 

мировоззрением и убеждениями, способностью поступать в соответствии с принятыми в 

обществе моральными требованиями и нормами, т.е. связана с чувством и осознанием 

своей моральной ценности и полезности обществу. 

Честь и достоинство, являясь нравственными категориями, носят в то же время 

общеправовой характер. Они тесно связаны между собой и чаще всего рассматриваются 

как единая пара категорий в этике и праве. Категории чести и достоинства определяют от-

ношение к человеку как высшей общественной ценности.¶Понятия чести и достоинства 

имеют и определенную общественную направленность. Их объектом являются прежде 



всего человек, или группа людей, или коллектив, или в более широком плане говорят о 

чести нации.Честь и достоинство между собой имеют неразрывную связь в силу того, что 

в их основе лежит единый критерий нравственности. Чувства чести и достоинства не 

только переживаются, но и осознаются, поэтому при толковании понятия чести разграни-

чивают чувство чести от сознания собственного достоинства. У человека сознание и чув-

ство чести и достоинства как бы органически слиты воедино, вытекают одно из другого. 

Вместе с тем тесное взаимодействие этих категорий, отражающее реальность, не 

исключает их различия и наличия у каждой из них специфических, самостоятельных черт 

и особенностей. Основное различие этих понятий, на мой взгляд, заключается в том, что 

если честь определяет степень признания, уважения личности со стороны общества как 

результат выполнения ею общепринятых нравственных и правовых норм, то достоинство 

предполагает равные возможности всех людей достигнуть такого признания, уважения. То 

есть «категория достоинства связана с идеей нравственного самоутверждения личности, а 

категория чести — с идеей общественного признания человека».¶Достоинство человека 

находится в определенной зависимости от его воспитания, внутреннего духовного мира, 

особенностей психического склада.¶Честь и достоинство, в частности, граждан не одина-

ковы, поскольку не одинаковы их заслуги перед обществом. Содержание чести и достоин-

ства любого человека постоянно обогащается, меняется по мере развития его обществен-

ной деятельности. Итак, можно сделать вывод, что в современном обществе в понятие 

«честь» вкладывают положительное общественное мнение о нравственных качествах кон-

кретной личности, объективную оценку личности, определяющую отношение общества к 

гражданину; это социальная оценка моральных и иных качеств личности. Понятие «дос-

тоинство» рассматривают как внутреннюю самооценку личности, осознание ею своих 

личных качеств, способностей, мировоззрения, выполненного долга и своего обществен-

ного значения. 

 
2. Достоинство как атрибут личности.  
В современном обществе личностные качества индивида начинаются с его деловой 

характеристики, отношения к труду, уровня профессиональной пригодности. Все это оп-

ределяет исключительную актуальность вопросов, составляющих содержание профессио-

нальной этики. 

Подлинный профессионализм опирается на такие моральные нормы как долг, чест-

ность, требовательность к себе и своим коллегам, ответственность за результаты своего 

труда. Профессиональная честь и достоинство, как правило, выступают мерой профессио-

нализма в любой области.  

Честь и Достоинство - категории комплементарные, т.е. они взаимопредполагают и 

взаимодополняют друг друга. Так, если честь - это внешнее признание ценности человека 

и внутреннее стремление к нему, то достоинство - объективная ценность личности, кото-

рая может и не сопровождаться признанием или осознанием. Если право на достоинство 

человек обретает с момента появления на свет, то честь приобретается им в процессе всей 

его жизни. Разные обстоятельства и сферы деятельности заставляют говорить о чести не 

абстрактно, а применительно к конкретной ситуации. Поэтому можно говорить о профес-

сиональной, семейной, фамильной чести. 

Кроме различий, между честью и достоинством существует определенная связь и 

сложная взаимная согласованность. Потребность в чести, т.е. в признании, уважении, ав-

торитете, обнаруживается у тех, кто ценит свое достоинство. Однако эта зависимость не 

является прямо пропорциональной. Нельзя сказать, что чем выше у человека чувство соб-

ственного достоинства, тем больше у него развито честолюбие. Человек гордый может 

быть в то же время очень скромным.  

Достоинство - категория этики, означающая особое моральное отношение человека 

к самому себе и отношение к нему со стороны общества, окружающих, основанное на 

признании ценности человека как личности.  



Сознание человеком собственного достоинства есть форма самосознания и само-

контроля. Человек не совершает определенного поступка, считая, что это ниже его досто-

инства. Достоинство - выражение ответственности человека за свое поведение перед са-

мим собой, форма самоутверждения личности. Достоинство обязывает совершать нравст-

венные поступки, сообразовывать свое поведение с требованиями нравственности.  

В то же время достоинство личности требует от других уважения к ней, признания 

за человеком соответствующих прав и возможностей и обосновывает высокую требова-

тельность к нему со стороны окружающих. В этом отношении достоинство зависит от по-

ложения человека в обществе, состояния общества, способности его обеспечить практиче-

ское утверждение неотчуждаемых прав человека, признание самоценности личности.  

Понятие достоинства личности опирается на принцип равенства всех людей в мо-

ральном отношении, основывается на равном праве каждого человека на уважение, запрет 

унижать его достоинство, независимо от того, какое социальное положение он занимает. 

Достоинство человека - одна из высших нравственных ценностей.  

Достоинство ориентировано на индивидуальную оценку нравственных качеств и 

поступков человека. Оно выражается во внутренней уверенности в собственной ценности, 

в чувстве самоуважения человека и в сопротивлении любым попыткам посягательства на 

его индивидуальность и определенную независимость. "Иными словами, честь - это то, 

что человек должен завоевывать, то, чего он должен добиваться; достоинство же ему при-

надлежит по праву рождения, потому что он человек (человеческое достоинство)".  

Соотношение и вес понятий чести и достоинства различаются в разных культурах, 

и, кроме того, они изменялись в разные исторические эпохи. Понятие чести преобладает в 

культурах, ориентированных на социальную иерархию, сословное разделение общества 

(рыцарская честь, дворянская честь, купеческая честь). Ориентация на достоинство стано-

вится преобладающей в культурах, признающих равенство всех людей, уважающих авто-

номию личности.  

В настоящее время от этики "избранных" человечество перешло к этике равно-

правных, главной характеристикой которой является уважение к человеческому достоин-

ству, принимаемому за неотъемлемый атрибут личности. Такое представление о достоин-

стве закреплено и в концепции прав человека, принадлежащих каждому независимо от его 

расы, национальности, пола, возраста, социального положения. При этом понятия чести и 

достоинства все больше связываются с успехом - материальным достатком, финансовыми 

возможностями, престижем, положением в обществе, властью. Честолюбие становится 

одним из сильнейших стимулов стремления к власти, продвижения по социальной лест-

нице, достижения успеха. Ярко проявилось в ХХ веке и альтернативное направление - 

борьба с теми, у кого успех уже есть. Классовая борьба и классовая ненависть, обоснован-

ные в марксистской этике, являются яркими тому примерами. Так, В.И. Ленин писал: 

"Раб, сознающий свое рабское положение и борющийся против него, есть революционер. 

Раб, не сознающий своего рабства и прозябающий в молчаливой, бессознательной и бес-

словесной жизни, есть просто раб. Раб, у которого слюни текут, когда он самодовольно 

описывает прелести рабской жизни и восторгается добрым и хорошим господином, есть 

холоп, хам". 

 

1.9. Лекция №9 (2 часа) 
Тема: Этика гражданственности: человек и общество. 
1.9.1. Вопросы лекции 
1. Нормативный характер этики гражданственности. 

2. Понятия равенства и справедливости, чести и достоинства гражданина. Патрио-

тизм и космополитизм. 

3. Мораль и политика: грани взаимодействия. Политическая власть и гражданин: 

этика сотрудничества и противостояния. 
 



1.9.2. Краткое содержание вопросов 
1. Нормативный характер этики гражданственности. 

Этика Гражданственности занимает особое место в содержании и структуре при-

кладной этики: будучи по своей сути Нормативной Для каждого гражданина, она прояв-

ляет себя и как Ситуативная, например, в этике политической борьбы, и как основа мо-

ральной культуры Профессионального политика, обеспечивая грамотное, с точки зрения 

нравственности, построение им стратегии и тактики собственной политической деятель-

ности. Этика гражданственности Тесно связана с такими понятиями как «гражданское 

общество» И «гражданин». 

Гражданское общество – целостная совокупность неполитических духовных и эко-

номических отношений между лицами, группами, институтами и организациями, незави-

симыми от государственной власти. Оно формируется на стыке общественной И Частной 

жизни, где человек самостоятельно, без вмешательства извне определяет цели и средства 

своих действий. Это как бы Частная И, одновременно, Публичная Сцена, на которой дей-

ствуют и отдельные личности, и политические силы, но Без государственной регуляции. 

Это общество с самоуправляемыми структурами, область автономной самореализации 

людей, защищенных правовыми нормами от регламентации их деятельности государст-

вом и его органами. Здесь зарождаются индустриально-экономические отношения между 

людьми и их социальное неравенство, но здесь же закладываются основы прав и свобод, 

которые вызывают к жизни инициативность и конкуренцию; здесь изобретаются демокра-

тические институты, складывается новая ментальность, повышается кооперативность че-

ловеческой деятельности, гуманизируются различные аспекты общественной жизни. 

Этика гражданского общества, регулирующая поведение граждан на стыке их ча-

стной и публичной жизни, опирается, с одной стороны, на Общечеловеческие моральные 

нормы и ценности, с другой стороны, ее «подпирает» Политическая мораль – ценности и 

нормы, ориентирующие и регулирующие действия людей, вовлеченных в орбиту полити-

ческой жизни. Но в отличие от политической морали, Этика гражданского общества регу-

лирует и одновременно ограничивает действия людей не в сфере политики, а в сфере Эко-

номики и хозяйствования, в системе собственнических отношений. Здесь люди выступают 

не как «политические существа» – подданные государства, а как Граждане, Которые за-

щищены законом от вмешательства государства и которые действуют, определяя свои 

жизненные стратегии и тактики вполне самостоятельно. 

Этический императив гражданского общества был в свое время сформулирован Ге-

гелем: «Будь лицом и уважай других в качестве лиц». Такой императив не требует любви 

к ближнему: симпатия, великодушие, любовь, сострадание не могут выступать требова-

ниями. Но он предполагает систематическое и добровольное уважение К другому, требует 

понимать поступки других, пользоваться свободой, собственной иерархией ценностей и 

на их основе производить моральный выбор, принимая личные решения под личную от-

ветственность. При этом рамки выбора определяются не столько принадлежностью лич-

ности к той или иной группе, сколько широтой ее гражданского кругозора. 

Основные черты этики гражданственности: 

Требования морального равенства, предполагающие уважение к собственности, со-

блюдение правил честной рыночной игры, запрет на неразборчивость в средствах конку-

рентной борьбы, недопущение социально оскорбительных форм политических и эконо-

мических действий; 

Плюралистичность, предполагающая право каждого на собственное понимание 

личного интереса и счастья и право на действия, ведущие к реализации избранной модели 

(если, разумеется, эта модель не препятствует реализации аналогичных прав ближних); 

Духовный суверенитет личности, При котором нравственный образ жизни и нрав-

ственность каждого поступка не навязываются (коллективом, вождями и иными опекуна-

ми и «воспитателями», которые берутся решать за граждан не только вопрос о счастье, но 

и определяют, что есть добро и зло, в чем заключается их долг и совесть), а определяется 



стремлением граждан к свободе и оказывается итогом собственных нравственных исканий 

и автономного морального выбора; 

Представление о социальной справедливости Как возможности и гарантии дости-

жения каждым своих целей: перед гражданином, надежно огражденным законом от про-

извола как властей, так и сограждан, открывается путь к свободе на уровне моральности, 

нравственного закона, самосовершенствования. 

В основе этики гражданственности лежат Права человека. «Пакет» прав граждан 

обширен, приоритеты их могут быть разными. Но в них обязательно включается право на 

жизнь, свободу мысли, убеждений, право жить только по закону, которое нельзя подме-

нять произвольными дозволениями и ограничениями, право жить по совести, право опре-

делять место жительства, выбирать свою судьбу (т.е. право на собственные решения), 

право давать направление власти и быть защищенным от произвола властей, право на сво-

боду труда, право объединяться в организации и т. п. 

Главная ценность Этики гражданственности – Свобода личности, В том числе и 

свобода ее морального выбора, обеспечивающая ей право на самостоятельное обнаруже-

ние Добра и Зла, а также выбор между ними с последующим определением собственного 

Долга и включением Совести как механизма самоконтроля. Способность проявлять такие 

свойства и качества, выражающие осознанное и заинтересованное отношение человека к 

обществу, и составляет феномен Гражданственности. 

Нравственным идеалом этики гражданственности Является Активная гражданская 

позиция, характеризующаяся чувством сопричастности, ответственности за судьбу чело-

веческого сообщества и собственного отечества и стремлением к деятельностному уча-

стию в ней. Человека, занимающего подобную позицию, называют Гражданином И пат-

риотом. 

Основным Принципом Гражданственности выступает Патриотизм. Это глубоко 

личностное, заинтересованное отношение к социальному целому – Отечеству, Роди-

не. Большинство людей испытывают непосредственную привязанность и любовь к своей 

стране, однако патриотизм – это не только естественная склонность и чувство любви, но 

и Нравственная обязанность. 

При этом понятия «Родина», «своя страна» сами нуждаются в расшифровке. Стра-

на как территория в рамках государственной границы включает два аспекта: географиче-

ский (страна – это леса, поля, реки, полезные ископаемые) и политический (страна – это 

государство и его история). Однако понятие Родины образуется не только «историей с 

географией»; оно предполагает и освоение некоторой социально-культурной «данности». 

Родина – это духовная реальность, открывающаяся тому, ктоЗаинтересованно к ней отно-

сится. Эти отношения могут складываться по-разному, поэтому у людей, живущих бок о 

бок, может быть разная Родина, разная «своя страна». 

 

2. Понятия равенства и справедливости, чести и достоинства гражданина. 
Патриотизм и космополитизм. 

К числу других политических ценностей гуманизма относятся такие общественные 

чувства и состояния, как патриотизм, национальная безопасность, космополитизм и меж-

дународная безопасность. Эти ценности гуманизм склонен рассматривать в единстве и ба-

лансе, так, чтобы ни одна из них не доминировала над другими. 

Патриотизм, т.е. любовь к родине, чувство особой близости к тому народу, которой 

является непосредственным лоном и сферой бытия личности, естественен и ценен, по-

скольку обогащает ее и облагораживает многие социальные поступки человека. Каждый 

порядочный и разумный человек хочет видеть свою страну процветающей, защищенной, 

прочной, безопасной. 

Понятие национальной безопасности, строго говоря, далеко выходит за рамки по-

литической ценности. Национальная безопасность подразумевает и политическую, эконо-

мическую, правовую, военную, экологическую, медицинскую, идеологическую, нравст-



венную, научно-техническую, информационную и культурную. Нет необходимости дока-

зывать, как существенны для каждого члена общества достойный образ жизни, преуспе-

вающая экономика, правовое государство, адекватные мировым стандартам военная док-

трина, армия и вооружения, нормальная экология, здоровье народа, не загрязненность об-

щественного сознания идеями расизма, фашизма и тоталитаризма, высокая культура и 

уровень общественных и межличностных нравов, благоприятные условия для развития 

гуманитарных, естественных, технических и всех других наук, расцвет искусства и иных 

видов человечного ценностного творчества. 

Патриотизм и забота о национальной безопасности важны не только сами по себе 

как ценности гуманистического мировоззрения. Их важно как можно лучше осознавать и 

культивировать, поскольку они предохраняют нас от порой незаметного, но весьма опас-

ного соскальзывания в сферы национализма, ксенофобии (недоверия ко всему чужому) и 

изоляционизма. Во всех этих социальных феноменах заключены семена ненависти, раздо-

ра, фанатизма и, в конечном счете, они вполне могут обернуться геноцидом, в том числе и 

собственного народа. Когда эти семена начинают давать дружные всходы в общественном 

сознании и психологии, то это означает, что общество встало на рельсы, ведущие к на-

циональной катастрофе. 

Иногда говорят о «здоровом национализме» или необходимости «национальной 

идеи». Тут кроется большое заблуждение и риск. Можно говорить о здоровом патриотиз-

ме, а не национализме, который по сути своей –- своего рода эпидемия. Скорость и широ-

та распространения этой эпидемии иногда вводит политиков в соблазн. Они используют 

«национальную идею» для мобилизации народных сил, быстрого решения той или иной 

социальной проблемы: политической консолидации и достижения видимого гражданского 

мира, решения экономических или других реальных проблем. Между тем, джинна нацио-

нализма легко выпустить из бутылки, но слишком трудно контролировать или обратно 

загнать в нее, не оказаться раздавленным и порабощенным им, особенно в многоэтниче-

ских и многоконфессиональных обществах. 

Надежными противовесами национализму и балансирами патриотизма являются 

ценности космополитизма и международной безопасности. В русской истории, особенно 

ее советского периода, космополитизм (вопреки официальному лозунгу «пролетарии всех 

стран, соединяйтесь») находился под большим подозрением. Космополиту приписывалась 

нелюбовь к родине или даже ее предательство. Слово «космополит» было ругательным, 

«космополитов» преследовали и репрессировали. 

Вплоть до начала реформ в России космополитизм рассматривался как «реакцион-

ная буржуазная идеология, проповедующая отказ от национальных традиций и культуры, 

патриотизма, отрицающая государственный и национальный суверенитет, служащая це-

лям государств, добивающихся мирового господства» (Советский энциклопедический 

словарь. М., 1985. С. 636). 

Такая ложная и недоброжелательная трактовка космополитизма кажется не только 

недоразумением, но и загадкой, поскольку космополитические идеи и чувства глубоко 

укоренились в русской культуре и психологии россиянина, а официальная идеология 

СССР, марксизм-ленинизм, исповедовала интернационализм и рассматривала себя как 

выражение взглядов самой передовой части человечества. 

Многие гении отечественной культуры: А. Пушкин, М. Ломоносов, Ф. Достоев-

ский, Вл. Соловьев, Л. Толстой и др., – умели гармонично сочетать чувство патриотизма с 

ощущением целостности и единства человеческого рода, причастности национального 

международному, мировому. Так, например, Достоевский считал русского человека «все-

человеком», способным понять и полюбить любую другую национальную культуру. 

По своему первоначальному историческому смыслу космополитизм (от греческого 

kosmopolites – космополит, гражданин мира) был стремлением расширить и обогатить 

сферу социального и духовного бытия человека. И это стремление, если оно не было ли-

цемерным, не служило прикрытием целям империалистического господства и корысти, 



всегда было гуманистической ценностью. Само это понятие родилось в античной Греции 

вместе с первыми ростками идей гуманизма. 

«Космополитизация» или, что, по сути, то же, глобализация социального бытия – 

неизбежный естественноисторический процесс. Он отражает позитивные потребности в 

укреплении экономических, культурных, научных и иных связей в мировом сообществе. 

Интеграционные и глобальные процессы не только демонстрируют научно-технические и 

культурные достижения человечества, но и дают личности много новых возможностей 

для самосовершенствования, реализации своей человечности. Разумеется, космополитизм 

существует в мире реальных международных планетарных противоречий, в том числе и в 

атмосфере соперничества стран за влияние и господство. Возможно, эта геополитическая 

борьба и является естественным выражением воли к жизни любого общественного орга-

низма, однако она не связана с идеей мирового гражданства, куда более существенной для 

человечества, и лишь обостряет нужду в гуманистической ценности космополитизма. 

Социальными индикаторами космополитизма как вполне зрелого стремления лич-

ности к расширению социального и культурного пространства своего существования ста-

ли сегодня формирование глобального сознания, глобальной этики, глобальной экономи-

ки и глобального информационного пространства, глобальной политики, глобальных со-

циальных движений, одним из которых является гражданский или светский (секулярный, 

т.е. нерелигиозный) гуманизм. Наше время – это формирование и деятельность глобаль-

ных социальных институтов, наиболее значительным из которых является Организация 

Объединенных Наций или глобальное информационное пространство, символом которого 

служит интернет. 

Космополитическое сознание включает умение любить и уважать не только ближ-

него, но и дальнего, умение осознать, что ценностью является не только наше я, другая 

личность, семья и нация, но и человечество, которое поверхностному мышлению предста-

ет как абстракция, а может и должна быть усмотрена как конкретная реальность. 

Этот процесс в чем-то аналогичен переходу нашего представления о Земле, как 

планете, от теоретического и абстрактного к конкретному и эмпирическому. Раньше мы 

только знали, что Земля есть космическое тело, а теперь с помощью достижений космо-

плавания можем увидеть нашу прекрасную планету непосредственно. Нечто подобное 

должно произойти и в осознании реальности мирового сообщества. Кажется, что ощутить 

его как нечто целостное и реальное едва ли возможно. Но отдельные признаки, приметы 

жизни человечества как целого уже являются зримыми. Мы можем различить их и в атмо-

сфере Генеральных ассамблей ООН, и в телепрограммах мировых новостей, и в глобаль-

ных информационных и коммуникационных системах, и в деятельности международных 

гуманитарных или миротворческих миссий. 

Укрепление и культивирование любви к реальностям дальним и общим – главный 

шаг к тому, что гуманизм называет мировым гражданством. Стремиться к такому миро-

вому гражданству должен каждый, и притом быть гражданином мира в полной мере – ис-

ключительная честь и ответственность. Большинство величайших гуманистов: А. Эйн-

штейн, А. Швейцер, Л. Толстой, М. Ганди, Б. Рассел, А. Сахаров и другие, – были такими 

гражданами. Их подвиг состоял как в том, что они расширили границы гуманистического 

сознания и показали нам подлинные возможности человечности, так и в том, что они име-

ли силы и мужество взять на себя ответственность за судьбы мира, за судьбу всего чело-

вечества. Они смогли возвыситься до такого зрелого уровня гуманности, на котором про-

блемы и заботы человечества становятся личными проблемами и заботами. 

Космополитизм и международная безопасность находятся в таких же тесных отно-

шениях между собой, как и патриотизм и национальная безопасность. Космополитизм – 

один из внутренних гуманистических мотивов созидания системы международной безо-

пасности, основанной на сумме национальных безопасностей. Это в свою очередь создает 

наиболее благоприятную среду для космополитизма как гуманистической ценности. Вме-

сте с тем еще большее значение имеет связь между космополитизмом и международной 



безопасностью, с одной стороны, и патриотизмом и национальной безопасностью – с дру-

гой. 

Идеальной является гармония и баланс этих ценностей как на уровне личного соз-

нания, так и на уровне общественного мнения. Самое трудное здесь не выяснение приори-

тета ценностей: они здесь не конкурируют и не должны конкурировать между собой, а 

складываются и умножаются друг на друга. 

Важно правильно оценить тот явный факт, что сам объективный ход истории, ее 

глобализация ведет к доминированию глобальных, космополитических ценностей, тогда 

как удельный вес национальных, частных и локальных социальных ценностей имеет тен-

денцию к снижению. Оптимальным решением этой проблемы является не искусственный 

и окрашенный ксенофобией протекционизм в защите национальных ценностей, и тем бо-

лее не использование объективных процессов космополитизации теми или иными страна-

ми для культурной, экономической и политической экспансии. Необходимы естествен-

ность и органичность процессов сочетания национального и глобального. 

В мировом сообществе нет и не может быть монополистов. Всякая претензия на 

представительство глобальных интересов одним государством или группой отдельных го-

сударств – это ложь и извращение самого смысла мирового сообщества, попытка подор-

вать его изнутри. 
Так или иначе, несмотря на огромные различия в культурном, технологическом, 

социальном и политическом развитии стран и регионов, процесс гуманизации мирового 

сообщества очевиден. Так, например, системы коллективной глобальной безопасности, 

разрабатываемые под эгидой ООН, способствуют укреплению национальной безопасно-

сти каждой отдельной страны. Системы мирового экономического, политического и куль-

турного сотрудничества укрепляют и обогащают национальные культуры и национальные 

экономики. Формирование международной антитеррористической коалиции также выра-

жает потребность мирового сообщества в консолидации перед лицом мировых проявле-

ний зла.  

 

3.3 Мораль и политика: грани взаимодействия. Политическая власть и граж-
данин: этика сотрудничества и противостояния. 

Политическая этика – это особенная составная часть общественной нравственно-

сти, социальной этики. Она начала складываться на рубеже Нового времени, когда в ре-

зультате дезинтеграции ранее сплоченного социума и возникновения функциональных 

подсистем произошло выделение политики в виде многоуровневой специализированной 

деятельности со своими целями, институтами, нормами и ценностями, определенными 

связями и кадрами. 

Этимологически термин «мораль» происходит от лат. mos – «нрав». Иное значение 

этого слова – закон, правило, предписание. В современной философской литературе под 

моралью, как правило, понимают нравственность, своеобразную форму общественного 

сознания и вид общественных отношений; один из главных способов корректирования 

действий человека в обществе с помощью норм. 

Мораль возникла и развивается на основе потребности человеческого общества ре-

гулировать поведение своих членов в различных сферах их жизни. Мораль является од-

ним из самых доступных способов осознания людьми сложных процессов социального 

бытия. Главной проблемой морали считают регулирование взаимоотношений и интересов 

общества и личности. Понятие морали включает: моральные отношения, моральное соз-

нание, нравственное поведение. 

Необходимо отметить, что в истории философской мысли проблема о взаимоотно-

шении морали и политики трактовалась по-разному. Она прошла развитие от полного от-

рицания каких бы то ни было связей между ними (Н. ди Б. Макиавелли и Т. Гоббс) до 

признания, что мораль и политика могут быть приравнены друг к другу (морализаторский 

подход). Взаимодействие морали и политики многообразно и многопланово. 



Политическая борьба неминуемо сопровождается столкновением моральных уста-

новок. Политике свойственны определенная тактика и стратегия, а также законы, нару-

шать которые невозможно безнаказанно, но вместе с тем в свои стратегические цели по-

литика включает моральные ценности, таким образом, внутреннюю моральную ориента-

цию. 

Политика в тактике, в выборе средств и целей исходит из их действенности и дос-

тупности, однако не должна пренебрегать их моральной оправданностью. Мораль оказы-

вает влияние на политику через нравственные оценки и направления. Политика тоже ока-

зывает действие на мораль, но, как показывают многие факты из отечественной истории, в 

сторону ее попирания. 

Все формы общественного сознания, отображая единое общественное бытие и рас-

полагая внутренней спецификой, взаимодействуют между собой. Взаимообусловленность 

этих двух явлений состоит в том, что политические взгляды определяют формирование и 

реализацию нравственных норм, так же, как моральные отношения, нормы эти содейст-

вуют формированию политического сознания. 

Таким образом, ориентация личности на социальные потребности, которая выража-

ется в политическом сознании, подкрепляется понятием долга, чести, справедливости, со-

вести, счастья и т. д., т. е. имеет нравственную окраску. При этом нравственные убежде-

ния становятся более результативными, если они осмыслены человеком с позиции поли-

тики. 

Проблему взаимодействия политики и морали можно разрешать в разных аспектах 

под различными углами зрения. Например, концепция А. Оболонского исследует историю 

России в рамках двух фундаментальных традиций, двух взаимоисключающих точек зре-

ния на мир, в которых отображены все разнообразные формы человеческой цивилизации: 

системоцентрицизма и персоноцентризма. 

По персоноцентристской шкале индивидуум считается высшей точкой, мерилом 

всех вещей. Все явления в социальном мире рассматриваются через призму человеческой 

личности. Для системоцентристской шкалы характерно либо отсутствие индивидуума, 

либо рассмотрение его как нечто вспомогательного. Индивид - это средство, но отнюдь не 

цель. Россия, в частности, относится к системоцентризму. 

Эти две формы определяют два этических генотипа. Главное различие между ними 

находится в противоположности подходов к решению моральных конфликтов. 

В главных ветвях российской народности доминирование системоцентристской 

этики на протяжении большинства столетий ее исторического существования неограни-

ченно. Противостояние «общество – личность» даже не возникало не по той причине, что 

была гармония, что не было противоречий, а потому, что все вопросы решались в пользу 

целого. 

Система все время имела отличный инстинкт самосохранения. В России любые 

возможности, стремившиеся вывести страну из деспотизма, немедленно входили в проти-

воречие с национальными традициями политического поведения и оральными основами 

социальных отношений. 

Только в начале XIX в. персоноцентризм стал представлять в России заметную со-

циальную величину, и весь XIX в. прошел под знаком развития, совершенствования, ук-

репления этой породы, расширения ее социальной базы. 

В каждой цивилизации существуют свои моральные проблемы, определенные кон-

кретными историческими условиями, но все они, так или иначе, являются различными 

гранями общих моральных проблем человека. Политика, с одной стороны, представляет 

собой сферу повышенного морального риска, где легко можно соблазниться властью над 

людьми, преимуществами морального цинизма, лицемерия, грязного политиканства, не-

разборчивости в избрании средств достижения даже весьма нравственных целей. 

Но с другой стороны, это сфера, где морализирование прекраснодушное также 

очень легко показывает свою совершенную бесполезность. 



Стоит только политике захотеть воспитать своих заблудших подданных в духе вы-

соких нравственных принципов, вознаграждать добродетельных и подвергать наказанию 

порочных, как она станет воспринимать себя как наивысшую нравственную инстанцию, и 

здесь рано или поздно ей начнут угрожать провалы, западни утопичности или даже при-

манки тоталитаризма. 

 

 



2. МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ 
ПО ПРОВЕДЕНИЮ СЕМИНАРСКОЕ ЗАНЯТИЕ №СКИХ ЗАНЯТИЙ 

 
2.1. Семинарское занятие № 1. (2 часа) 
Тема: Этика, её предмет, виды и структура. 
2.1.1. Вопросы к занятию: 
1. Место этики в системе философского и гуманитарного знания: этика как "прак-

тическая философия" и теория нравственности.  

2. Виды этики: этика гуманистическая и авторитарная. 

3. Структура этического знания. 

 

2.1.2. Краткое описание проводимого занятия: 
Исследование места и роли этики в культуре требует рассмотрения её в системе 

философского и гуманитарного знания, а также выявления ее специфических особенно-

стей. Пониманию данного вопроса будет способствовать рассмотрение функций этики, 

выявление смыслов терминов «мораль» и «нравственность». При изучении студент дол-

жен обратить внимание на то, что этика способствует одухотворению, оразумлению чело-

веческого рода, наполнению жизни человека смыслом, высшими идеями и не приходящи-

ми ценностями. Обращение к произведениям Платона, И. Канта, А. Шопенгауэра, В. Со-

ловьева, А.Г. Апресяна  и других философов позволит более углубленно изучить данный 

вопрос. 

При изучении второго вопроса необходимо раскрыть основные черты гуманисти-

ческой и авторитарной этики как специфических областей знания и дать им сущностную 

характеристику. Целесообразно также кратко рассмотреть вопросы, изучением которых 

занимаются данные виды этики.   

Рассмотрение третьего вопроса следует начать с определения понятия «этическое 

знание». Студент должен охарактеризовать основные структурные компоненты этическо-

го знания, а также показать их диалектическую взаимосвязь.   

 
2.2 Семинарское занятие № 2. (2 часа) 
Тема: История этических учений 
2.2.1 Вопросы к занятию 
1. Этический рационализм  Сократа. 
2. Этика Платона. 
3. Этические взгляды Аристотеля 

4. Христианская этика: основные моральные ценности и их роль в формировании 

духовности личности.  
 
2.2.2. Краткое описание проводимого занятия: 
Особое внимание следует уделить изучению классического периода античной фи-

лософии, высшим достижением которого стали философские системы Сократа, Платона и 

Аристотеля, определившие круг проблем, актуальных и для современного человека. В 

данном случае эффективным средством обучения становится самостоятельная работа сту-

дентов. 

При рассмотрении первых трех вопросов необходимо выделить в онтологии двой-

ственность бытия (видимый не видимый). Главной категорией в гносеологии Платона яв-

ляется «идея». В учении о душе необходимо рассмотреть следующие уровни: разумная, 

пылкая, чувственная. В учении о государстве необходимо знать типы государственного 

устройства (тимократия, олигархия, демократия, тирания). Структура идеального государ-

ства включает в себя следующие слои философы, воины и ремесленники. Необходимо 

рассмотреть онтологию, гносеологию, социально-политические и этические взгляды Ари-

стотеля. Также необходимо показать, что в неоплатонизме до предела доведено платонов-



ское противопоставление телесного чувственного мира и сверхчувственного мира. Основ-

ное внимание уделяется здесь учению о сверхразумном и сверхбытийном первоначале. 

Ответ на последний вопрос должен содержать изложение особенностей средневе-

ковой философии: теоцентризма, традиционализма, понимания истины как познания Бога, 

символизма, креационизма. Студенту необходимо раскрыть эти особенности, используя 

знание историко-культурного материала.   

При ответе на второй вопрос следует рассказать о двух больших этапах в развитии 

средневековой философии - патристике и схоластике; указать их временные границы и 

основных представителей; дать определения реализма и номинализма; изложить понима-

ние человека; раскрыть содержание основных философских понятий; отметить значение 

средневековой философии для культурного развития Европы. При ответе на этот  вопрос 

необходимо включить разъяснение понятий антропоцентризма и натурфилософского пан-

теизма, рассмотрение творчества основных представителей философии эпохи Возрожде-

ния (Николай Кузанский, Николай Коперник, Никколо Макиавелли, Томас Мор). 

 

2.3 Семинарское занятие № 3. (2 часа) 
Тема: Возникновение и развитие морали.  
2.3.1 Вопросы к занятию 
1. Происхождение морали: социологизаторская и культурологическая концепции ее 

возникновения. 

2. Основные этапы развития морали. 

3. Собственность, свобода и рабство как нравственные проблемы и основа индиви-

дуализма. 

 
2.3.2. Краткое описание проводимого занятия: 
Рассмотрение первого вопроса непосредственно связано с выявлением разнообра-

зия концепций морали. Студент должен раскрыть суть основных концепций морали рели-

гиозной, натуралистической, социологизаторской и психоаналитической.  

Изложение второго вопроса следует начать с изучения основных этапы развития 

морали, важно различать информацию о морали и этические взгляды соответствующей 

эпохи. Например, произведения Аристотеля больше свидетельствуют о его этические 

взгляды, идеальную в йог го смысле теоретическую модель морали, чем о реальной то-

гдашней морали, а тем более нравственность.  

Пониманию данного вопроса  будет способствовать обращение к таким категориям 

как «собственность», «свобода», «равенство», «рабство», «индивидуализм.  Следуе под-

черкнуть, что закономерным следствием индивидуализма и субъективизма мировоззрения 

стали скептицизм, агностицизм и солипсизм, парадоксальным образом сочетавшиеся в 

гносеологии с идеей научного знания и рационалистическим оптимизмом: «Отбросив, та-

ким образом, всё то, в чём так или иначе можем сомневаться, - рассуждал Р.Декарт, - и 

даже предполагая всё это ложным, мы легко допустим, что нет ни Бога, ни неба, ни земли 

и что даже у нас самих нет тела, но мы всё-таки не можем предположить, что мы не суще-

ствуем, в то время как сомневаемся в истинности всех этих вещей. Столь нелепо полагать 

несуществующим то, что мыслит, в то время, пока оно мыслит, что невзирая на самые 

крайние предположения, мы не можем не верить, что заключение: «Я мыслю, следова-
тельно, существую» истинно и что оно поэтому есть первое и важнейшее из всех заклю-

чений, представляющееся тому, кто методически располагает свои мысли». 

 

2.4 Семинарское занятие № 4. (2 часа) 
Тема: Мораль: сущность, структура и функции 
2.4.1 Вопросы к занятию 
1. Мораль как специфический способ духовно-практического освоения мира и цен-

ностно-императивное отношение. 



2. Взаимосвязь морального сознания, нравственных отношений и нравственного 

поведения. 

3. Функции морали. 

 

2.4.2. Краткое описание проводимого занятия: 
Рассмотрение первого вопроса будет иметь успех при наличии у студента пред-

ставлений о том, что мораль – это специфический способ духовно-практического освое-

ния мира, предполагающий особое ценностно-императивное отношение к нему. Следует 

показать., что сущность морали состоит в том, чтобы обеспечить баланс личного и обще-

ственного блага, регулируя и регламентируя поведение людей в обществе. Специфич-
ность морального способа регуляции заключается в следующем: универсальность, субъ-

ективность, императивность. 

При изучении второго вопроса следует учитывать, что нравственное сознание 

представляет собой отражение реальных отношений людей друг к другу и к различным 

формам жизни общества в виде совокупности принципов, правил, норм, оценок, регули-

рующих общение и поведение людей в целях достижения единства общественных и лич-

ных интересов. Моральное сознание определяет оптимальную для данного общества мо-

дель поведения. В зависимости от носителя моральное сознание подразделяется на инди-

видуальное и общественное. Для более полного изучения нравственного сознания рас-

смотрим внутренний мир отдельного человека. Еще в античности в человеческой душе 

выделялись три части: разумная, волевая, чувствующая. Аналогично индивидуальное мо-

ральное сознание состоит из трех компонентов.  

При подготовке к третьему вопросу следует обратиться к функциям морали регуля-

тивной, познавательной, воспитательной. 

 

2.5 Семинарское занятие № 5. (2 часа) 
Тема: Свобода и ответственность как условие и показатель самореализации 

личности 
2.5.1 Вопросы к занятию 
1. Необходимость, моральный закон и свобода личности.  

2. Свобода выбора и выбор свободы.  

3. Мера ответственности личности. 

 

2.5.2. Краткое описание проводимого занятия: 
Первый вопрос следует начать с анализа различных трактовок категории «свобода» 

и позволит заключить, что, с одной стороны, свобода – это осознанная необходимость, 

выражающаяся в соотношении свободы и необходимости, а с другой, свобода это выбор и 

творческий акт. Следовательно, свобода – это возможность поступать в соответствии с 

собственными ориентирами, желаниями в рамках наличной необходимости. Чем человек 

свободнее, с тем большей необходимостью будет определяться содержание его деятель-

ности и творчества. В стремлении к творчеству у человека по-разному обнаруживается 

свобода: как негативная и позитивная, абсолютная и относительная, потенциальная и ак-

туальная. В этическом плане позитивная свобода предстает как добрая воля, которая под-

чинена нравственному закону. 

Рассмотрение второго вопроса следует с того, что история со всей очевидностью 

доказывает, что свобода выбора человека как гражданина и личности – основа прогресса. 

Ни одна диктатура не достигла долговременного успеха. Все они рано или поздно руши-

лись либо приспосабливались к меняющемуся миру. Даже наиболее известные и успеш-

ные, такие как Китай или Япония, существовали десятки веков, но практически не разви-

вались. Да, они были совершенны в своем роде – так же, как совершенен идеально сба-

лансированный механизм. Но вся их история – это не путь создания нового, а бесконечное 

усовершенствование уже имеющегося.  



Третий вопрос целесообразно начать с того, что в  истории общественной мысли 

проблема свободы всегда была связана с поиском разного смысла. Чаще всего она своди-

лась к вопросу о том, обладает ли человек свободной волей или все его поступки обуслов-

лены внешней необходимостью (предопределением, Божьим промыслом, судьбой, роком 

и т. д.). Если все однозначно необходимо, если практически нет случайностей, новых воз-

можностей, то человек превращается в автомат, робот, действующий по заданной про-

грамме. Свобода — это возможность поступать так, как хочется. Полный произвол по от-

ношению к другим людям, невозможность установления каких-либо устойчивых социаль-

ных связей 

 
2.6 Семинарское занятие № 6. (2 часа) 
Тема: Добро и зло как категории различения нравственного и безнравствен-

ного. 
2.6.1 Вопросы к занятию 
1. Роль зла в активизации добра. 

2. Проблема борьбы добра со злом.  

3. Этика ненасилия. 
 

2.6.2. Краткое описание проводимого занятия: 
Философский анализ нравственных понятий говорит о том, что они не выводятся 

из опыта – они априорны, заложены в разуме человека. Студент должен показать, что со-

циально-философский, познавательно-мировоззренческий аспект познания и исследова-

ния добра и зла заключается в: формировании первоначальных, а потому весьма абстракт-

ных противоречивых представлений о добре и зле и более поздней попытке уловить и вы-

разить в мысли их взаимосвязь; закреплении общественно-одобряемого типа поведения в 

идеале морального добра; понимании подлинного добра как ценности, способствующей 

прогрессу. 

Рассмотрение второго вопроса следует начать того что, выявление добра и зла в 

природном бытии, поведении людей в социуме суть развивающийся, диалектичный про-

цесс. Он стартует с попытки обнаружить изначальное, сугубо отграниченное существова-

ние того и другого. И лишь с прогрессом познания, в том числе в данной области, ищущая 

мысль озаряется идеей связи добра и зла, осознанием бесперспективности попыток интер-

претации и анализа добра и зла отдельно друг от друга. 

При подготовке третьего вопроса следует обратить внимание на то, что Многие 

философы и публицисты, создавая идеал общества, рассуждали по-своему, «от противно-

го», полагая, что идеал то же настоящее, только без недостатков. Но наиболее адекватные 

проекты общественного идеала отталкиваются от диалектического противоречия и на-

стаивают на его преодолении. Таковы различия между человеком природным и мораль-

ным, конфронтация между нравственным долгом и общественной пользой, индивидуаль-

ным и общим. Если все люди перестанут следовать идее объективного добра, воплощен-

ного в надындивидуальном идеале, разрушится основа социальности; если откажутся от 

собственных стремлений и целей, тогда идея общего блага оказывается отрицающей сча-

стье отдельной личности, что неразумно. 

 

2.7 Семинарское занятие № 7. (2 часа) 
Тема: Долг и совесть как механизмы морального сознания. 
2.7.1 Вопросы к занятию 
1. Долг и обязанность: общее и различное.  

2. Иерархия долгов 

3. Милосердие: сущность и формы проявления. 

 

2.7.2. Краткое описание проводимого занятия: 



При ответе на первый вопрос следует дать определения понятиям  Долг и Совесть. 

Они образуют Морально-психологический механизм самоконтроля, Тесно связанный с 

Ответственностью личности. Долг есть принятая личностью необходимость подчиняться 

общественной воле. Нравственный долг – Это превращение требований общественной 

морали в личный императив конкретного лица и добровольное его выполнение. Источни-

ком долга является Общественный интерес. В долге он обретает повелительный характер, 

формируя Нравственную обязанность индивида по отношению к другим людям и самому 

себе. 

Во втором вопросе студенту предлагается проанализировать общественную ориен-

тированность долга, которая как правило, вызывает внутреннее сопротивление личности: 

ведь, по сути, долг ограничивает ее свободу, противостоит ей, превращает жизнь человека 

в цепь обязанностей, требует от него подчинять личный интерес интересам других людей, 

исповедовать «этику жертвенности». Особенно четко прослеживается жесткая обязатель-

ность долга у Канта: его «чистый долг» не допускает никаких сомнений в том, что «мож-

но» и чего «нельзя» делать, а его категорический императив вменяет человеку в обязан-

ность служить добру. Однако, на наш взгляд, эти жертвенность и авторитарность — ка-

жущиеся.  

Рассмотрение третьего вопроса требует  анализа проблемы  воспитания милосерд-

ной личности, способной к сопереживанию, умеющей чувствовать беду других людей и 

готовой проявлять деятельное участие в их судьбе с давних времён занимала центральное 

место в истории педагогики и философии. Мыслители прошлого относили милосердие к 

наиболее важным качествам человека, а проповедь милосердия нашла отражение во мно-

гих мировых религиозных и философских учениях. Основные подходы к пониманию 

«милосердия» формировались в нескольких направлениях: одни философы рассматривали 

милосердие как задачу нравственного воспитания, другие - как социальную ценность, тре-

тьи обращали внимание на процесс воспитания милосердия. Необходимо  рассмотреть 

существующие подходы параллельно, руководствуясь принципами историко-культурного 

описания различных периодов развития философии. 

 

2.8 Семинарское занятие № 8. (2 часа) 
Тема: Честь и достоинство – субъект – объектные характеристики  нравствен-

ных качеств личности. 
2.8.1 Вопросы к занятию 
1. Честь как проявление общественного признания достоинств личности. 

2. Социальный характер чести.  

3. Сознание и чувство собственного достоинства. 

 

2.8.2. Краткое описание проводимого занятия: 
Отправным пунктом рассмотрения первого вопроса становится признание того, что 

будучи существом общественным, разумным  и  сознательным,  человек  не может не за-

думываться над тем, как относятся к нему окружающие, что  они  о нем думают, какие 

оценки выносятся его поступкам и всей его жизни. В то же время он не может не думать и 

о своем месте среди других людей, не совершать акта самооценки.  Эта  духовная  связь 

человека с обществом и выражается в понятиях Чести и Достоинства. «Честь — жизнь 

моя, — писал Шекспир, — они срослись в одно, и честь утратить — для меня равно утрате 

жизни». 

При рассмотрении второго вопроса следует отметить, что по мнению А.Л. Аниси-

мова, понятие чести имеет три стороны, три аспекта. Во-первых, это характеристика са-

мой личности («качества лица»). Эта сторона понятия чести наиболее ярко выступает в 

словарных определениях, особенно в «Толковом словаре живого великорусского языка» 

В.И. Даля («внутреннее нравственное достоинство человека, доблесть, честность, благо-

родство души и чистая совесть»). Во-вторых, это общественная оценка личности («отра-



жение качеств лица в общественном сознании»). Понятие чести изначально предполагает, 

что эта оценка положительная. В-третьих, это общественная оценка, принятая самой лич-

ностью, «способность человека оценивать свои поступки… действовать в нравственной 

жизни в соответствии с принятыми в… обществе моральными нормами, правилами и тре-

бованиями». 

Ответ на третий вопрос следует начать с обозначения значимости феномена человече-

ской человеческого достоинства, как базового понятия, определяющего суть ценностного под-

хода. Целесообразно рассмотреть этимологию понятий «свобода» и «произвол», а также со-

держание категорий «воля», «фатализм» и «необходимость», «ответственность». Главным мо-

ментом выступления должен стать анализ проблемы свободы выбора и проблемы отчуждения. 

В завершение можно заострить внимание на значении ответственности индивида за свои дей-

ствия и актуальности проблемы ответственности в современном обществе. 

 


