
ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ 
УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ   

«ОРЕНБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ АГРАРНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ» 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ДЛЯ ОБУЧАЮЩИХСЯ  
ПО ОСВОЕНИЮ ДИСЦИПЛИНЫ 

 
 
 

ФТД. В.01 Этноконфессиональные ценности 
 

 
 

 
 

Специальность:  38.05.01 Экономическая безопасность 
 
Специализация: Экономико-правовое обеспечение экономической безопасности 

 
Форма обучения                 заочная  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



1. КОНСПЕКТ ЛЕКЦИЙ 
 
1. 1 Лекция № 1 (2 часа). 
Тема: Этноконфессиональные ценности и их роль в обществе 
 
1.1.1  Вопросы лекции 
1. Специфика ценностного отношения к миру.  

2. Роль религии в формировании морали и нравственности. 

3. Значение и функции курса «Этноконфессиональные ценности». 

 
1.2.  Краткое содержание вопросов 
1. Специфика ценностного отношения к миру.  
Ценность - понятие, которое характеризует "предельные", безусловные основания 

человеческого бытия; значение определённых предметов, явлений, процессов для 

человека, социальных групп, общества в целом. Указанные два смысла понятия 

"ценность" часто расходятся, а порой и противоречат друг другу: то, что в философии 

рассматривается в качестве ценность - свобода, добро, истина, - для отдельного человека 

может и не представлять интереса. В свою очередь, конкретные предметы, которые ценны 

для индивида, в философском смысле не являются "ценностью". Понятие ценность 

сопоставимо с понятием сущности человека, которая не всегда совпадает с 

индивидуальным человеческим существованием. 

Философское понимание ценности предполагает следующие её особенности. 

Ценность и понятие "сущность человека" - понятия однопорядковые; осознанность 

ценность; воплощённость ценности в человеческой жизни в той или иной форме; 

противопоставленность ценности как должного, идеала реальности ("сущему"); 

включённость ценности в целеполагающую и оценочную деятельность человека. Понятие 

ценности невозможно раскрыть, не обращаясь к понятию оценки - соотнесению реальных 

явлений с ценностью, и к понятию цели - проекта достижения ценности. Цели, 

формируемые на основе ценности, - это всегда масштабные, смысложизненные цели. 

Ценность как координаты человеческого мира способствуют его устойчивости, 

организуют целенаправленную человеческую деятельность. В известном смысле ценность 

- это "предельные цели" человека и общества, они выступают критерием оценки любого 

культурного феномена. Культура и есть мера воплощённости ценности в нашей жизни. 

Ценность является предметом исследования особого раздела философского знания 

- аксиологии (греч.axia - ценность, logos - учение). Хотя ценности (добро, истина, красота, 

справедливость и т.п.) всегда были предметом философского размышления, начиная с 

античности, но "проблема ценностей" как самостоятельная философская проблема 

возникла не так давно. Познавательные, онтологические, ценностные аспекты бытия 

долгое время не были отделены др. от друга, не составляли самостоятельные области 

философского исследования. В известном смысле внимание к проблеме ценности в 

европейской философии было инициировано мироощущением, характерным для 

христианства. Разделение мира, "космоса" на профанный и сакральный, утверждение 

притягательности мира священного, сакрального как сосредоточения благого, его 

обращённость к человеку формировали систему точек отсчёта, жизненных ориентиров, 

целей. Но только в к. XVIII в. с появлением кантовских "критик", в которых мир в его 

данности человеку и мир сам по себе оказались объектами приложения различных 

человеческих способностей, аксиология получила основу для самостоятельного 

существования. 

В аксиологии ценности выделены в особую область. Либо это область будущего, 

либо трансцендентный, запредельный мир. Другие концепции рассматривают ценность в 

качестве инварианта различных видов человеческой деятельности: ценность - абстракция, 

реально существуют лишь нормы, правила деятельности. Существуют релятивистские 



концепции ценности, лишающие ценность их общезначимости и ограничивающие их 

действие особой культурно-исторической областью, напр., жизнью одного народа. Можно 

говорить и об утилитаристских концепциях ценности: ценно то, что полезно большинству, 

или же передовой части человечества, или отдельному человеку. Наиболее тщательную и 

подробную разработку проблема ценности получила в неокантианстве Баденской школы. 

 

2 Роль религии в формировании морали и нравственности. 
Всякая система мировоззрения вырабатывает свои принципы понимания природы, 

общества и человека. Религиозная система также содержит эти принципы, но если точные, 

естественные и общественные науки предлагают для описания и решения проблем 

различные методы, то у религии, при всей разносторонности способов воздействия на 

человека, метод один - моральное воздействие. При этом каждая религиозная организация 

стремится к положению единственного общественного арбитра, присваивая себе роль 

высшего судьи в делах морали. Это происходит на основании того, что моральные нормы 

светского общества чаще поддаются модификации в процессе исторического развития, 

чем “незыблемые” заповеди религии. С традиционной религиозной точки зрения, мораль 

дарована человеку свыше, ее основные нормы и понятия сформулированы 

непосредственно божеством, зафиксированы в священных книгах, и люди должны 

неукоснительно следовать им. Как утверждает О.Ф. Лобазова «существенная особенность 

религиозной морали - “удвоение” нравственных обязанностей. Основные установки этой 

морали ориентируют человека на два объекта, на две группы ценностей: человеческие и 

сверхчеловеческие. При этом задачи человеческого существования оказываются 

подчинены задачам религиозного служения» 
1
. С религиозной точки зрения, истинно 

нравственным поведением будет то, которое соответствует религиозным догмам. Но 

поскольку даже внутри религиозного вероучения всегда немало противоречий, 

определяемых условиями и временем возникновения, то выполнение этих норм в 

различные эпохи на практике весьма отличается друг от друга. Например, Библия 

соединила в себе многочисленные взгляды людей разных эпох и потому изобилует 

противоречивыми указаниями. Известные евангельские призывы: “Не заботьтесь о 

завтрашнем дне”, наблюдая “птиц небесных: они не сеют, не жнут” и “Полевые лилии, как 

они растут: не трудятся, не прядут” (Мф. 6:26, 28, 34) – выражали неприятие 

необходимости работать на угнетателей и презрительное отношение к труду как таковому. 

В другом новозаветном изречении: “Кто не работает, пусть не ест” - нашло отражение 

осуждающее отношение к праздности высших слоев рабовладельческого государства. 

Наверное, никогда не утихнут споры о том, что сложнее для человека - повиноваться Богу 

или собственной совести. У верующего человека всегда есть высший контролер, от 

которого ничего нельзя скрыть, но он же может и все простить, если как следует 

раскаяться. В российской православной традиции даже сложилось мнение о том, что Богу 

больше приносят пользы грешники. Поскольку совершить богоугодное дело – преодолеть 

зло – можно только испытав это зло и отказавшись от него сознательно. А живя все время 

нравственно и не греша, человек не совершает душевных усилий, за которые должен 

вознаграждаться он на том свете. В вероучении Кальвина эта проблема решена с еще 

большей откровенностью – оправдание перед богом личной верою, а не делами. 

Получается так, что человек может совершать сколь угодно неблаговидные поступки, но 

если он верит в бога, то посмертное благоденствие ему обеспечено. Именно такое 

противоречие в религиозном учении дало возможность критикам религии говорить о том, 

что верой прикрываются самые мерзкие недостатки человечества и у людей всегда есть 

возможность совершенствовать себя в пороках, прикрываясь верой в бога. При разнице 

взглядов религиозных и нерелигиозных людей на источник моральных ценностей, на 

практике они могут вести сходный нравственный образ жизни, разделять одни и те же 

принципы, одинаково понимать, что есть добро и зло. Опасна не безрелигиозная позиция, 
                                                           

 



а позиция, в которой нет твердых духовно-нравственных оснований, объективных 

ценностей, независимо от того, религиозные они или безрелигиозные. Безрелигиозный 

выбор заставляет человека задуматься о таких проблемах, которые не возникают у 

верующего, ведь безрелигиозному человеку не приходится рассчитывать на помощь Бога, 

остается надеяться только на собственные силы. Это требует огромного мужества, 

интеллектуально-волевых ресурсов, духовной зрелости и нравственного здоровья. 

Философы часто рассуждают о “мужестве быть”, о “тайне” существования человека, его 

жизни, нравственности. И религиозные, и нерелигиозные люди по-своему отвечают на 

этические вопросы. В этом плане они могут взаимно обогащать друг друга, свои 

моральные взгляды и убеждения, вести плодотворный гуманистический диалог о 

феномене Человека, его предназначении. И религиозные, и нерелигиозные люди могут 

эффективно сотрудничать в переустройстве мира по законам справедливости и гуманизма, 

существовать в дружеском взаимодействии.  

 
3. Значение и функции курса «Этноконфессиональные ценности». 
Этнографы, этнопсихологи говорят об устойчивых особенностях национального 

поведения, не подверженных господствующим в тот или иной исторический период 

идеологии, политическому устройству, о неизменности определяющих духовную жизнь 

нации архетипов – способах связи образов, лежащих в основе творческого понимания 

мира и передающихся из поколения в поколение. Своеобразие и стабильность 

менталитета той или иной нации, этническая доминанта, по выражению Л.Н. Гумилёва, 

базируется на некоей совокупности национальных ценностей, ориентация на которые 

определяет вектор поведения людей в ситуации исторического выбора. Ценность – это 

понятие, используемое в гуманитарных науках для обозначения явлений, объектов, их 

свойств, а также абстрактных идей, воплощающих в себе общественные идеалы и 

выступающие как эталон должного. Ценность есть нечто всепроникающее, определяющее 

смысл и всего мира в целом, и каждой личности, и каждого события, и каждого поступка, 

писал Н.О. Лосский. 

Основные свойства ценностей и ценностных отношений по концепции профессора 

Г.П. Выжлецова: 

 "1) Исходная особенность ценностных отношений в том, что они включают в 

себя... желаемое, связанное с добровольным, свободным выбором, душевным 

стремлением; 

 2) ценности не разъединяют, не отчуждают человека от других людей, от природы 

и от самого себя, а напротив, объединяют, собирают людей в общности любого уровня: 

семью, коллектив, народность, нацию, государство, общество в целом, включая, как 

говорил П.А. Флоренский, в это единство человечности весь мир; 

 3) ценностные отношения являются для людей не внешними и принудительными, 

а внутренними и ненасильственными; 

 4) подлинными ценностями, например, совестью, любовью или мужеством, нельзя 

завладеть с помощью силы, обмана или денег, отобрать их у кого-либо так же, как власть 

или богатство"
2
. 

 Г.П. Выжлецов считает, что ценности выражают определенные типы отношений 

между людьми, и именно таких отношений, которые не разъединяют, не отчуждают 

человека от других людей, от природы и от самого себя, а напротив, объединяют людей в 

общности, такие, как семья, народность, нация, общество в целом, включая, как говорил 

Флоренский, в это единство человечности весь мир. 

 Характер базовых ценностей, присущих той или иной нации, складывается в 

течение длительного времени и зависит от многих факторов. Во-первых, это природные 

характеристики той территории, на которой нация сформировалась, для России – это 

                                                           
2
 через посредство ключевых слов / Вежбицкая А.Н.. Пер. с анг. А.Д. Шмелёва. - М.: языки славянской 

культуры,- 2001. - С.287.  



фактор огромного пространства суровой северной страны. В начале 19 века П.Я. Чаадаев 

писал: «Есть один факт, который властно господствует над нашим историческим 

движением, который красной нитью проходит через всю нашу историю, который 

содержит в себе, так сказать всю её философию, который проявляется во все эпохи нашей 

общественной жизни и определяет их характер, который является в одно и то же время и 

существенным элементом нашего политического величия и истиной нашего умственного 

бессилия: это факт географический».. Во-вторых, сама история существования русского 

государства, многонациональный состав его населения и постоянная необходимость 

обороны от внешних врагов. В-третьих, преимущественный характер хозяйственной 

деятельности русских и сложившийся на основе этой деятельности тип жизнеустройства. 

В-четвёртых, историческая роль государства, его патерналистский характер, 

обусловленный необходимостью обеспечить выживание каждого человека в суровых 

природных условиях. В-пятых, это философские, этические, эстетические постулаты 

православия – религиозного мировоззрения русского человека. Это далеко не полный 

список факторов, обусловивших особенности представлений русского человека о том, 

«что такое хорошо и что такое плохо». 

 
1.2. Лекция №2 (2 часа) 
Тема: Место и роль религиозных объединений  в мире. 
 
1.2.2.  Вопросы лекции 
1. Противоречивое положение религии в обществе. 

2. Нетрадиционные религии и культы XX века. Социальные антиценности.  

Противоборство ценностей и антиценностей. 

3. Секты и антиценности. 

4. Проблема общечеловеческих ценностей. 

 
1.2.3. Краткое содержание вопросов 
1 Противоречивое положение религии в обществе. 
Положение религии в современном обществе достаточно противоречиво и оценить 

ее роль, возможности и перспективы сколько-нибудь однозначно попросту невозможно. 

Определенно можно сказать, что характерным и закономерным для современности 

процессом является развитие секуляризации общественного сознания. Однако 

секуляризация определяет общую тенденцию, которая не исключает возможного усиления 

позиций религии под влиянием благоприятно складывающихся для нее факторов. 

Сильнее всего в современном мире, пожалуй, влияние ислама. В 35 странах 

мусульмане составляют большинство населения, а в 29 странах последователи ислама 

представляют собой влиятельные меньшинства. В 28 странах ислам признан 

государственной религией. Государственная религия - это религия, господствующее 

положение которой в той или иной стране закреплено законодательными актами. 

Следовательно, ислам влиятелен и в мировой политике. Так же велика роль в 

общественной жизни своей страны - Израиля - иудеев, и не только своей страны, но и тех 

стран, где велика еврейская диаспора. Можно говорить об определяющем влиянии 

индуистов на общественную жизнь Индии и некоторых христианских церквей на 

европейские государства. 

В современном мире появилось много так называемых нетрадиционных религий, 

альтернативных религиозных течений, которые как раз и делают акцент на 

универсальность и внутреннее единство всех, в том числе и мировых, религий. Для них 

характерны синкретизм христианской идеологии с элементами буддизма и других 

восточных культов, проповедь универсального Космического разума и его единой 

религии, мистического пути освобождения. 



Наиболее известные и крупные нетрадиционные культы - “Общество сознания 

Кришны”, Аум Синрике, Церковь Унификации, Сайентология, Свидетели Иеговы. 

“Религии XX в.”, как правило, жестко организованы в “тоталитарные секты”, имеют 

строгую иерархическую структуру во главе с харизматическим лидером, отличаются 

экстравагантностью культа. Культ в этих новых общинах предпочтительно коллективный, 

используется техника психологического манипулирования, психотерапия. Организации 

религий “Нового века” действуют как мощные межнациональные корпорации, 

занимаются крупным бизнесом во многих странах мира. 

Несмотря на процессы секуляризации, роль религии в современном обществе 

продолжает оставаться серьезной. Наука, решив многие проблемы познания мира и 

овладения человеком силами природы, вынудив религию встать на рискованный для нее 

путь модернизации, отодвинула границу познания к еще более сложным, чем ранее, 

проблемам, более сложным по философской глубине. В новых областях познания 

утратили значение многие привычные понятия, и это произошло прежде всего потому, что 

сегодня наука вышла далеко за пределы чувственно доступного человеку наглядного 

мира. Возникающие “ножницы” между обыденным и научным видением мира, ощущение 

соприкосновения с глубинами непознанного и остающегося для человеческого разума 

“тайной” - все это дает новый шанс для религиозного мировосприятия, не говоря уже о 

том, что сама гигантски возросшая мощь человеческого деяния ставит нас теперь перед 

проблемой последствий научно-технического прогресса и, стало быть, его нравственной 

состоятельности. 

 
2. Нетрадиционные религии и культы XX века. Социальные антиценности. 

Противоборство ценностей и антиценностей. 

Нетрадиционная религиозность - новое духовное явление XX века. Возникновение 

«новых сект», «новых религий» зафиксировано в США в 50- 60-х годах XX в. Новые 

духовные объединения известны под разными названиями: «новые религиозные 

движения», «религии Нового века», «тоталитарные секты», «деструктивные секты», 

«внеконфессиональные религии» и т.д. Для обозначения новых религий широко 

употребляется и термин «Нью – Эйдж» - «Религии Нового Века». 

Нетрадиционная религиозность - это духовное явление достаточно сложное и 

трудно поддающееся религиоведческому осмыслению, поскольку в этом феномене 

отражены сложные процессы духовно-нравственного состояния современного мира. 

Новые религиозные движения - это новые конфессии, религиозные группы, 

течения, в появлении которых отразились процессы модернизации в религиозной сфере. 

Обусловленные изменением мировоззренческих парадигм, кризисом традиционных 

религий, взаимовлиянием различных культур в условиях нарастающей глобализации, 

новые религиозные движения выступают результатом религиозной инициативы 

отдельных личностей, которые, базируясь на определенной вероисповедной традиции или 

синкретизме нескольких, создают новое вероучение, культ, организацию. 

Комплекс социальных причин, породивший ощущение бесперспективности жизни, 

невозможности установления гармоничных отношений в обществе, осуществления 

гуманных идеалов, создал благоприятные условия для распространения новых 

религиозных движений, обещающих каждому личное спасение, безграничные 

возможности нравственного самосовершенствования, самовыражения. 

Кроме того, появление и распространение новых религиозных движений связано с 

массовой секуляризацией и глобальными информационными обменами, расколом 

традиционных религий и внутренними распрями, что порождает недоверие и 

разочарование простых верующих, пытающихся найти ответы на сложные вопросы и 

утешение вне традиционных религий. 

Появление новых нетрадиционных религиозных движений и культов связывается с 

крупными социально-политическими и культурными переменами в современном мире, 



ослаблением позиций традиционных религий. Разочарование в официальных ценностях 

потребительского общества, чувство одиночества и потеря смысла – все это явилось 

социально-психологическим фактором поиска новой системы ценностей, новой науки 

жизни. 

Американскому футурологу А. Тоффлеру принадлежит очень точная метафора для 

характеристики рассматриваемой тенденции: «рынок спиритуальных товаров». 

Фактически он описал стихийно формирующийся в современном мире религиозный 

плюрализм, религиозный рынок со всеми его позитивными и негативными чертами. Речь 

идет о неограниченном предложении вероучений и религиозно-мистических практик для 

удовлетворения широкого спектра индивидуальных и общественных потребностей 

человека современного общества: от экстатических переживаний до самых причудливых 

мировоззрений, от экзотических восточных монашеских объединений до тайных 

религиозных орденов и полувоенных организаций. Тоффлер предвидел возможность 

использования подобных «спиритуальных товаров» в качестве средств террористической 

и антигосударственной деятельности. 

Согласно концепции Тоффлера, массовое появление новых религий, сект и культов 

- следствие крупнейшего цивилизационного сдвига, означающего вступление западных 

стран в постиндустриальную (информационную) фазу общественного развития. 

Можно сослаться также на мнение американского социолога Д.Белла, считавшего, 

что социокультурные перемены будущего непременно породят новые религии. Укажем и 

на известного религиоведа М. Элиаде, который анализировал современные религиозные 

новации в контексте общекультурных сдвигов, принимающих, по его словам, форму 

своеобразных «мод культуры». К ним, помимо нетрадиционных религиозных 

представлений, он относил новые литературные и художественные мировоззренческие и 

эстетические идеи. В целом все это составляет, согласно его выводу, новую парадигму 

общественного сознания и духовно-практической деятельности в эпоху постмодерна. 

Таким образом, Белл, Тоффлер и Элиаде говорят, в сущности, об одном и том же, 

хотя каждый по-своему в силу разных исследовательских подходов и задач: о 

возникновении новой специфической духовности, новой культурной парадигмы. 

Последователями «нетрадиционных религий» является преимущественно 

молодежь, поскольку именно ей присущ обостренный поиск смысложизненных 

ориентаций, и именно молодежь тяготеет в силу ей присущих социально-психологических 

особенностей ко всему новому, таинственному, непознанному. 

Конечно, необходимо иметь в виду, что истоки нетрадиционной религиозности 

коренятся во многом в религиозно-философских учениях и духовных практиках прошлого 

и, прежде всего, второй половины XIX и XX веков, в которых отразились духовные 

искания человечества. Эти духовные искания имели свою своеобразную эволюцию и 

трансформировались в различные религиозные и псевдорелигиозные идеи, течения, 

организации, а также духовные практики.  

 

3. Секты и антиценности.  
Что же из себя представляет секта?

 
По оценкам специалистов в современном мире 

существует от нескольких сотен до нескольких тысяч сект. Такая множественность сект 

не случайна. Секта означает нечто отделенное от целого, в ее начале лежит 

противопоставление себя существующему порядку вещей, традиционным духовным 

ценностям. Каждый основатель секты считает себя умнее, добродетельнее, духовнее 

других. Секта — создание человеческое, и учение ее — плод ума человеческого. Как 

сказал некогда другой видный деятель религиозного сектантства Рон Хаббард: «Чтобы 

заработать миллион долларов, надо не романы писать, а создать собственную 

религию».Секты создаются сегодня не просто в результате какого-то внутреннего 

душевного заблуждения, а с корыстными целями господства над людьми Как правило, в 

секту попадает тот, кто не хочет душевно трудиться, искать ответы о смысле бытия, о том, 



как познать истину. Обычно такой человек ищет легкий путь к духовности и находит его в 

неком суррогате, при помощи которого его заманивают в секту, где используют потом в 

корыстных целях. Каковы же характерные признаки секты? Их необходимо знать, чтобы 

распознать секту, маскирующуюся, например, под культурное, образовательное или 

лечебное учреждение. Секты характеризуются следующими признаками.  

1.Секта всегда занята распространением своего учения и вербовкой новых членов 

особыми средствами.. 

2. В сектах наличествует двойное учение: одно — для рекламы своей секты, для 

придания ей «человеческого лица», а другое — для внутреннего пользования.. 

3. Наличие иерархии.,  

4. Программирование сознания.  

5. Претензия на исключительность.  

6. Тоталитаризм, то есть контроль над многими, а в идеале — над всеми сферами 

жизни человека.  

Секты, действующие сейчас в России, можно классифицировать следующим 

образом: 

1. Конфессии, или секты, являющиеся относительно традиционными для России — 

католики, баптисты, адвентисты, лютеране и др. 

2. Тоталитарные секты псевдобиблейской ориентации — «Церковь Христа», 

«Новоапостольская церковь», харизматические движения. 

3. Секты, претендующие на обладание новым «откровением» — «мормоны» (или 

«Церковь Иисуса Христа святых последних дней»), иеговисты, «Белое братство», 

«Богородичный центр», движение Муна (или «Церковь объединения»), Аум Сенрике, 

«Церковь последнего Завета» лжехриста Виссариона и др. 

4. Учения и секты, имеющие оккультный характер, ставящие своей задачей 

развитие в человеке паранормальных и экстрасенсорных способностей: целители и 

колдуны, восточные культы — кришнаизм, йогическая практика, трансцендентальная 

медитация, неоведантизм, теософия, антропософия, «живая этика Рерихов», секта 

сайентологии Рона Хаббарда (центр «Дианетики»), астрология, неоязыческий центр 

«Ювенир» и др. 

5. Сатанинские культы, носящие изуверский характер и опирающиеся в основном 

на молодежь. В такие группы молодых людей толкают юношеский нигилизм, отрицание 

авторитета родителей и Бога, жажда безнаказанности. Вербовка в них осуществляется на 

различных молодежных сборищах, где ребят привлекают оккультными фокусами или 

наркотиками. Иногда сатанисты прячутся под вывесками философских или культурных 

обществ. Подростков соблазняют обещанием чудесной силы, полной свободы, 

обогащением сексуального опыта. Девиз — «делай все, что хочешь, ты имеешь право на 

все и можешь убить тех, кто посягает на твои права». Все моральные преграды 

сознательно нарушаются, безнравственность возводится в принцип, сила и 

безжалостность — в культ. В обществе, в котором действует множество сект, умирает 

культура и прогрессирует страшная духовная болезнь — неспособность к различению 

добра и зла, истины и лжи. Такое общество лишается жизненных сил, коренящихся в 

религиозно-нравственной области, делается неспособным конструктивно решать свои 

проблемы и становится пассивным объектом влияния чужой, внешней воли. 

Некоторые возразят, что многие традиционные религии испытали в какой-то 

момент такое искушение, однако здесь речь идет о привнесенных амбициях, а не о цели, 

выдвинутой религией. Именно поэтому все движения, имеющие эти постыдные цели, 

остерегаются раскрыть их и рядятся в чистоту религиозных намерений. 

 
4. Проблема общечеловеческих ценностей. 
Проблема общечеловеческих ценностей является одной из самых сложных 

(трудных для постановки, исследования и решения), запутанных, явно задевающих 



интересы представителей разных страт и идеологий. Неудивительно, что по ней 

существовало и существует множество мнений, подходов к решению, точек зрения, 

учений. В этом можно убедиться, обратившись, например, в Интернет или к 

спецлитературе, к идеологическим спорам, политическим баталиям, предвыборным 

кампаниям, опросам общественного мнения и т.п. 

В ошеломляющем многообразии мнений и точек зрения по данному вопросу 

общечеловеческих ценностей следует выделить два крайних типа: 1) общечеловеческих 

ценностей нет; 2) общечеловеческие ценности есть. 

1. Первый тип подразделяется на три вида. 

а) Общечеловеческих ценностей не было, нет и быть не может, ибо, во-первых, все 

люди, их общности имели и имеют особые, различные и даже несовместимые интересы, 

цели, верования и т.п.; во-вторых, как и любая мировоззренческая проблема, она не может 

иметь однозначного решения; в-третьих, данная проблема очень сложная для понимания и 

решения; в-четвертых, на ее решение существенно влияют разноаспектные подходы 

(моральный, правовой, религиозный, политический и др.); в-пятых, ее решение во многом 

обусловлено эпохальными и конкретно-историческими условиями, а они были и есть 

очень разные; в-шестых, ценности носили и носят только локальный во времени и 

пространстве характер. 

б) Общечеловеческих ценностей не было и нет, но понятие о них некоторыми 

социальными кругами используется в благих или в корыстных целях для манипуляции 

общественным мнением. 

в) Общечеловеческих ценностей не было и нет, но поскольку разные сообщества не 

существуют изолированно друг от друга, то для мирного сосуществования различных 

социальных сил, культур, цивилизаций и т.п. необходимо выработать соответствующий 

набор, систему «общечеловеческих ценностей». Выходит, этих ценностей не было и нет, 

но их можно и даже нужно искусственно выработать и навязать всем людям, 

сообществам, цивилизациям. 

2. Общечеловеческие ценности есть. Но они очень по-разному трактуются. 

а) Общечеловеческие ценности - это только материальное (богатство, 

удовлетворение половых страстей и др.). 

б) Общечеловеческие ценности - это чисто духовное (из религиозной, моральной, 

юридической и т.п. сфер). 

в) Общечеловеческие ценности - это сочетание как материальных факторов, так и 

духовных. 

При этом одни считают «ценности» стабильными, неизменными, а другие - 

меняющимися в зависимости от смены экономических, политических, военных и других 

условий, от политики правящей верхушки или партии, от смены социально-политического 

строя и т.д. Например, в России господство частной собственности после Октябрьской 

революции сменилось господством общественной, а затем снова частной (отсюда, мол, 

все ценности каждый раз полностью менялись по принципу: «Да здравствует «долой»!» - 

«Долой «да здравствует»!»). 

 



2. МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ 
ПО ПРОВЕДЕНИЮ ПРАКТИЧЕСКИХ ЗАНЯТИЙ 

2.1 Практическое занятие № 1. (2 часа) 
Тема: Возникновение христианства и его ценностей 
2.1.1 Вопросы к занятию 
1. Исторические предпосылки возникновения христианства и его ценностей. 

2. Христианская доктрина противостояние злу любовью. 

3. Учение об абсолютной ценности человеческой личности как бессмертного, 

духовного существа. 

4. Учение об идеальном назначении человека. 

 
Исторические предпосылки возникновения христианства и его ценностей. 
Христианство – самая распространенная и влиятельная религии на земле, число её 

приверженцев более двух миллиардов человек. Для того чтобы показать значение 

христианских ценностей необходимо рассмотреть ту духовную атмосферу, в которой 

возникает христианство. Студент должен рассмотреть особенности исторической эпохи 

возникновения христианства и отметить те события, которые повлияли на возникновение 

христианских ценностей. Для этого также необходимо подчеркнуть генетическую связь 

христианства и иудаизма. Христианская мораль это система нравственных представлений, 

понятий, норм и чувств и соответствующего им поведения, тесно связанная с догматами 

христианства.  

Христианская доктрина противостояние злу любовью. 
При рассмотрении  вопроса следует отметить, что гуманизм это одна из важнейших 

ценностей христианства. Идею гуманизма проповедует Христос в своей Нагорной 

проповеди. Кроме того, важно показать, что именно Нагорная проповедь является одним 

из основных источников христианской этики. Именно в этой проповеди Христос 

рассказал о любви к ближнему, о той любви, которая коренным образам отличает 

христианство от иудаизма, а именно: любви к врагу. Непротивление злу - принцип, 

укорененный в различных культурных парадигмах, идеал личной и общественной жизни, 

основанный на убеждении в том, что активное противостояние злу ведет к его усилению. 

Студент должен раскрыть христианское понимание данного принципа и его место в 

моральной доктрине христианства.  

Учение об абсолютной ценности человеческой личности как бессмертного, 
духовного существа. 
Рассмотрение вопроса связано с пониманием человека как существа созданного 

Богом «по образу и подобию своему», а также с учением о равенстве всех людей и их 

предназначении к вечному блаженному бытию средствах к достижению этого 

предназначения (свободная воля и благодать).  

Учение об идеальном назначении человека. 
Для понимания данного вопроса  следует обратиться к Нагорной проповеди 

Христа, к идее гуманизма, как одной из величайших ценностей учения Христа. 

Христианская культура дает свои истоки принципа непротивления злу. Они содержатся 

как в фундаментальных этических заповедях, так и в общих концепциях человека, 

общества, истории. Главенство морально - этических ориентации в социальном действии 

христианства связано с утверждением личностного эталона “жизни в Боге” и социального 

идеала “церковной общности”, основанной на духовно-коммуникативной и 

конфессиональной общности. 

 
2.1.3 Результаты и выводы: 
Усвоение студентами знаний по теме практического занятия. 

 



2.2 Практическое занятие № 2. (2 часа) 
Тема: Ислам и его ценности 
2.2.1 Вопросы к занятию 
1. Основы мусульманской нравственности. 

2. Основные добродетели ислама. 

3. Милостыня – вершина добродетели в исламе. 

 

Основы мусульманской нравственности. 
При подготовке ответа на вопрос студент должен объяснить основные 

предпосылки возникновения ислама. Показать роль иудаизма и христианства в 

формировании основных ценностей ислама. Необходимо также рассказать о значении 

Корана в жизни мусульманина. Коран это не просто священная книга для мусульман, но и 

один из основных источников права. В качестве основ мусульманской нравственности 

принято считать пять столпов ислама. Студент должен раскрыть их морально-этическое 

значение, при этом он должен опираться на формулу мусульманской нравственности, что 

у человечества нет прав, а есть только обязанности, которые делятся на три категории: 

обязательное, безразличное и запрещенное. 

Основные добродетели ислама. 
Для более полного усвоения мусульманских ценностей необходимо знать основные 

добродетели ислама, которые регламентируют жизнь мусульманина. К ним следует 

отнести такие ценности как: самоотдача на благо общества, сплоченность. В качестве 

добродетелей - уважение к старшим, следование традициям и обычаям. Необходимо 

показать значение этих добродетелей для жизни мусульманина.  

Милостыня – вершина добродетели в исламе. 
При рассмотрении  вопроса следует отметить, что исламская мораль берет свое 

начало в единобожии и завершается в нем. Предписанием Корана, высшей нравственной 

целью является стремление заслужить любовь и благорасположение Бога. Социальные 

проблемы в исламе решаются на милосердии, благородстве и отзывчивости. Необходимо 

показать, что существуют особые наставления даже по отношению к благодарности. В 

обществе ислам уделяет особое внимание и благородству. Студент должен показать 

различие в понимании милостыни в иудаизме и исламе. 

 

2.2.3 Результаты и выводы: 
Усвоение студентами знаний по теме практического занятия. 

 

 

 

Разработал(и): _____________________________  Л.И. Безрукова 

 

 

 

 


