
ФЕДЕРАЛЬНОЕ ГОСУДАРСТВЕННОЕ БЮДЖЕТНОЕ ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ 

УЧРЕЖДЕНИЕ ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ   

«ОРЕНБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ АГРАРНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ» 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ ДЛЯ ОБУЧАЮЩИХСЯ  

ПО ОСВОЕНИЮ ДИСЦИПЛИНЫ 

 

 

 

ФТД.В.03 . Этноконфессиональные ценности 

 

 

 

 

 

Направление подготовки 40.03.01 Юриспруденция 

 

Профиль образовательной программы гражданско-правовой 

        

Форма обучения заочная  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

СОДЕРЖАНИЕ 

1. Конспект лекций………………………………………………………….………….…3 

1.1 Лекция № 1 Этноконфессиональные ценности и их роль в обществе…………….3 

1.2 Лекция № 2 Ислам и его ценности…………………………………………………….6 

2. Методические указания по проведению семинарских занятий…………………..9 

2.1 Семинарское занятие № С-1 Ценностные ориентации православия…………..…..9 

2.2 Семинарское занятие № С-2 Основные ценности католицизма и протестантизма.9 

2.3  Семинарское занятие № С-3 Место и роль религиозных объединений в мире…10 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1. КОНСПЕКТ ЛЕКЦИЙ 

1. 1 Лекция № 1 (2 часа). 

Тема: Этноконфессиональные ценности и их роль в обществе 

1.1.1  Вопросы лекции 

1. Специфика ценностного отношения к миру.  

2. Роль религии в формировании морали и нравственности. 

3. Значение и функции курса «Этноконфессиональные ценности». 

1.2.  Краткое содержание вопросов 

1. Специфика ценностного отношения к миру.  

Ценность - понятие, которое характеризует "предельные", безусловные основания 

человеческого бытия; значение определѐнных предметов, явлений, процессов для 

человека, социальных групп, общества в целом. Указанные два смысла понятия 

"ценность" часто расходятся, а порой и противоречат друг другу: то, что в философии 

рассматривается в качестве ценность - свобода, добро, истина, - для отдельного человека 

может и не представлять интереса. В свою очередь, конкретные предметы, которые ценны 

для индивида, в философском смысле не являются "ценностью". Понятие ценность 

сопоставимо с понятием сущности человека, которая не всегда совпадает с 

индивидуальным человеческим существованием. 

Философское понимание ценности предполагает следующие еѐ особенности. 

Ценность и понятие "сущность человека" - понятия однопорядковые; осознанность 

ценность; воплощѐнность ценности в человеческой жизни в той или иной форме; 

противопоставленность ценности как должного, идеала реальности ("сущему"); 

включѐнность ценности в целеполагающую и оценочную деятельность человека. Понятие 

ценности невозможно раскрыть, не обращаясь к понятию оценки - соотнесению реальных 

явлений с ценностью, и к понятию цели - проекта достижения ценности. Цели, 

формируемые на основе ценности, - это всегда масштабные, смысложизненные цели. 

Ценность как координаты человеческого мира способствуют его устойчивости, 

организуют целенаправленную человеческую деятельность. В известном смысле ценность 

- это "предельные цели" человека и общества, они выступают критерием оценки любого 

культурного феномена. Культура и есть мера воплощѐнности ценности в нашей жизни. 

Ценность является предметом исследования особого раздела философского знания 

- аксиологии (греч.axia - ценность, logos - учение). Хотя ценности (добро, истина, красота, 

справедливость и т.п.) всегда были предметом философского размышления, начиная с 

античности, но "проблема ценностей" как самостоятельная философская проблема 

возникла не так давно. Познавательные, онтологические, ценностные аспекты бытия 

долгое время не были отделены др. от друга, не составляли самостоятельные области 

философского исследования. В известном смысле внимание к проблеме ценности в 

европейской философии было инициировано мироощущением, характерным для 

христианства. Разделение мира, "космоса" на профанный и сакральный, утверждение 

притягательности мира священного, сакрального как сосредоточения благого, его 

обращѐнность к человеку формировали систему точек отсчѐта, жизненных ориентиров, 

целей. Но только в к. XVIII в. с появлением кантовских "критик", в которых мир в его 

данности человеку и мир сам по себе оказались объектами приложения различных 

человеческих способностей, аксиология получила основу для самостоятельного 

существования. 

В аксиологии ценности выделены в особую область. Либо это область будущего, 

либо трансцендентный, запредельный мир. Другие концепции рассматривают ценность в 

качестве инварианта различных видов человеческой деятельности: ценность - абстракция, 

реально существуют лишь нормы, правила деятельности. Существуют релятивистские 

концепции ценности, лишающие ценность их общезначимости и ограничивающие их 

действие особой культурно-исторической областью, напр., жизнью одного народа. Можно 

говорить и об утилитаристских концепциях ценности: ценно то, что полезно большинству, 



или же передовой части человечества, или отдельному человеку. Наиболее тщательную и 

подробную разработку проблема ценности получила в неокантианстве Баденской школы. 

 

2 Роль религии в формировании морали и нравственности. 

Всякая система мировоззрения вырабатывает свои принципы понимания природы, 

общества и человека. Религиозная система также содержит эти принципы, но если точные, 

естественные и общественные науки предлагают для описания и решения проблем 

различные методы, то у религии, при всей разносторонности способов воздействия на 

человека, метод один - моральное воздействие. При этом каждая религиозная организация 

стремится к положению единственного общественного арбитра, присваивая себе роль 

высшего судьи в делах морали. Это происходит на основании того, что моральные нормы 

светского общества чаще поддаются модификации в процессе исторического развития, 

чем “незыблемые” заповеди религии. С традиционной религиозной точки зрения, мораль 

дарована человеку свыше, ее основные нормы и понятия сформулированы 

непосредственно божеством, зафиксированы в священных книгах, и люди должны 

неукоснительно следовать им. Как утверждает О.Ф. Лобазова «существенная особенность 

религиозной морали - “удвоение” нравственных обязанностей. Основные установки этой 

морали ориентируют человека на два объекта, на две группы ценностей: человеческие и 

сверхчеловеческие. При этом задачи человеческого существования оказываются 

подчинены задачам религиозного служения» 
1
. С религиозной точки зрения, истинно 

нравственным поведением будет то, которое соответствует религиозным догмам. Но 

поскольку даже внутри религиозного вероучения всегда немало противоречий, 

определяемых условиями и временем возникновения, то выполнение этих норм в 

различные эпохи на практике весьма отличается друг от друга. Например, Библия 

соединила в себе многочисленные взгляды людей разных эпох и потому изобилует 

противоречивыми указаниями. Известные евангельские призывы: “Не заботьтесь о 

завтрашнем дне”, наблюдая “птиц небесных: они не сеют, не жнут” и “Полевые лилии, как 

они растут: не трудятся, не прядут” (Мф. 6:26, 28, 34) – выражали неприятие 

необходимости работать на угнетателей и презрительное отношение к труду как таковому. 

В другом новозаветном изречении: “Кто не работает, пусть не ест” - нашло отражение 

осуждающее отношение к праздности высших слоев рабовладельческого государства. 

Наверное, никогда не утихнут споры о том, что сложнее для человека - повиноваться Богу 

или собственной совести. У верующего человека всегда есть высший контролер, от 

которого ничего нельзя скрыть, но он же может и все простить, если как следует 

раскаяться. В российской православной традиции даже сложилось мнение о том, что Богу 

больше приносят пользы грешники. Поскольку совершить богоугодное дело – преодолеть 

зло – можно только испытав это зло и отказавшись от него сознательно. А живя все время 

нравственно и не греша, человек не совершает душевных усилий, за которые должен 

вознаграждаться он на том свете. В вероучении Кальвина эта проблема решена с еще 

большей откровенностью – оправдание перед богом личной верою, а не делами. 

Получается так, что человек может совершать сколь угодно неблаговидные поступки, но 

если он верит в бога, то посмертное благоденствие ему обеспечено. Именно такое 

противоречие в религиозном учении дало возможность критикам религии говорить о том, 

что верой прикрываются самые мерзкие недостатки человечества и у людей всегда есть 

возможность совершенствовать себя в пороках, прикрываясь верой в бога. При разнице 

взглядов религиозных и нерелигиозных людей на источник моральных ценностей, на 

практике они могут вести сходный нравственный образ жизни, разделять одни и те же 

принципы, одинаково понимать, что есть добро и зло. Опасна не безрелигиозная позиция, 

а позиция, в которой нет твердых духовно-нравственных оснований, объективных 

ценностей, независимо от того, религиозные они или безрелигиозные. Безрелигиозный 

                                                           
1
 Лобазова О.Ф. Учебник / О.Ф. Лобазова; под общ. ред. Академика РАН, проф. В.И. Жукова. – 6-е изд., испр. 

И доп. – М.: Издательско торговая корпорация «Дашков и К», 2009. – 488с.  С.  40-41 



выбор заставляет человека задуматься о таких проблемах, которые не возникают у 

верующего, ведь безрелигиозному человеку не приходится рассчитывать на помощь Бога, 

остается надеяться только на собственные силы. Это требует огромного мужества, 

интеллектуально-волевых ресурсов, духовной зрелости и нравственного здоровья. 

Философы часто рассуждают о “мужестве быть”, о “тайне” существования человека, его 

жизни, нравственности. И религиозные, и нерелигиозные люди по-своему отвечают на 

этические вопросы. В этом плане они могут взаимно обогащать друг друга, свои 

моральные взгляды и убеждения, вести плодотворный гуманистический диалог о 

феномене Человека, его предназначении. И религиозные, и нерелигиозные люди могут 

эффективно сотрудничать в переустройстве мира по законам справедливости и гуманизма, 

существовать в дружеском взаимодействии.  

 

3. Значение и функции курса «Этноконфессиональные ценности». 

Этнографы, этнопсихологи говорят об устойчивых особенностях национального 

поведения, не подверженных господствующим в тот или иной исторический период 

идеологии, политическому устройству, о неизменности определяющих духовную жизнь 

нации архетипов – способах связи образов, лежащих в основе творческого понимания 

мира и передающихся из поколения в поколение. Своеобразие и стабильность 

менталитета той или иной нации, этническая доминанта, по выражению Л.Н. Гумилѐва, 

базируется на некоей совокупности национальных ценностей, ориентация на которые 

определяет вектор поведения людей в ситуации исторического выбора. Ценность – это 

понятие, используемое в гуманитарных науках для обозначения явлений, объектов, их 

свойств, а также абстрактных идей, воплощающих в себе общественные идеалы и 

выступающие как эталон должного. Ценность есть нечто всепроникающее, определяющее 

смысл и всего мира в целом, и каждой личности, и каждого события, и каждого поступка, 

писал Н.О. Лосский. 

Основные свойства ценностей и ценностных отношений по концепции профессора 

Г.П. Выжлецова: 

 "1) Исходная особенность ценностных отношений в том, что они включают в 

себя... желаемое, связанное с добровольным, свободным выбором, душевным 

стремлением; 

 2) ценности не разъединяют, не отчуждают человека от других людей, от природы 

и от самого себя, а напротив, объединяют, собирают людей в общности любого уровня: 

семью, коллектив, народность, нацию, государство, общество в целом, включая, как 

говорил П.А. Флоренский, в это единство человечности весь мир; 

 3) ценностные отношения являются для людей не внешними и принудительными, 

а внутренними и ненасильственными; 

 4) подлинными ценностями, например, совестью, любовью или мужеством, нельзя 

завладеть с помощью силы, обмана или денег, отобрать их у кого-либо так же, как власть 

или богатство"
2
. 

 Г.П. Выжлецов считает, что ценности выражают определенные типы отношений 

между людьми, и именно таких отношений, которые не разъединяют, не отчуждают 

человека от других людей, от природы и от самого себя, а напротив, объединяют людей в 

общности, такие, как семья, народность, нация, общество в целом, включая, как говорил 

Флоренский, в это единство человечности весь мир. 

 Характер базовых ценностей, присущих той или иной нации, складывается в 

течение длительного времени и зависит от многих факторов. Во-первых, это природные 

характеристики той территории, на которой нация сформировалась, для России – это 

фактор огромного пространства суровой северной страны. В начале 19 века П.Я. Чаадаев 

писал: «Есть один факт, который властно господствует над нашим историческим 

                                                           
2 Вежбицкая А.Н. Понимание культур через посредство ключевых слов / Вежбицкая А.Н.. Пер. с анг. А.Д. 

Шмелѐва. - М.: языки славянской культуры,- 2001. - С.287.  



движением, который красной нитью проходит через всю нашу историю, который 

содержит в себе, так сказать всю еѐ философию, который проявляется во все эпохи нашей 

общественной жизни и определяет их характер, который является в одно и то же время и 

существенным элементом нашего политического величия и истиной нашего умственного 

бессилия: это факт географический».
3
. Во-вторых, сама история существования русского 

государства, многонациональный состав его населения и постоянная необходимость 

обороны от внешних врагов. В-третьих, преимущественный характер хозяйственной 

деятельности русских и сложившийся на основе этой деятельности тип жизнеустройства. 

В-четвѐртых, историческая роль государства, его патерналистский характер, 

обусловленный необходимостью обеспечить выживание каждого человека в суровых 

природных условиях. В-пятых, это философские, этические, эстетические постулаты 

православия – религиозного мировоззрения русского человека. Это далеко не полный 

список факторов, обусловивших особенности представлений русского человека о том, 

«что такое хорошо и что такое плохо». 

 

 

1.2. Лекция № 2 (2 часа) 

Тема: Ислам  и его ценности. 

1. 2.1. Вопросы лекции 

1. Социально-исторические  условия возникновения  ислама и его ценностей. 

2. Мусульманское право – шариат и его роль  в жизни общества. 

3. Основные добродетели  ислама. Милостыня – вершина добродетели в исламе. 

 

1.2.2.  Краткое содержание вопросов 

1. Социально-исторические условия возникновения ислама и его ценностей.  

Ислам, наряду с буддизмом и христианством, является одной из наиболее 

распространенных религий, насчитывающих миллионы последователей в разных странах 

мира. Возникновение единобожий религии - ислама в арабском обществе было 

обусловлено рядом социально-экономических и политических причин. На Аравийском 

полуострове, населенном в основном кочующими скотоводческими племенами арабов-

бедуинов, происходили в ту пору важные изменения. Над родоплеменными или 

патриархальными, общинными отношениями и связями при разложении старого уклада 

стали преобладать отношения, основанные на имущественном неравенстве. Особенно 

интенсивно этот процесс шел в городах. В ту пору через Западную Аравию (Хиджаз) 

проходил караванный путь, что привело к появлению таких крупных городов как Таиф, 

Медина и Мекка. В Мекке широко развернулась торговля и ремесло, и он превратился в 

крупный политический центр. Это был перегрузочный центр на караванном пути из 

Йемена в Сирию, поэтому здесь появились купцы, имеющие рабов, и бедняков. 

Однако распад многих основ древнего общества обострил все виды общественных 

противоречий, вел к разложению устоявшихся социальных связей, усилил конфликты 

между разными слоями общества, между племенами, между кочевниками и оседлыми. 

Все это нашло отражение в обостренном чувстве неустроенности, в фатализме, которые 

пронизывают, доисламскую арабскую поэзию. Это же стимулировало духовные искания 

аравийцев, разочаровавшихся во многих старых богах. 

На фоне этих событий и возникает новая религия. Ислам - это стихийно возникшее 

религиозное учение. Появлению ислама предшествовало распространение учения 

ханифов или ханифизма - ранней формы арабского монотеизма - единобожия. Ханифы - 

так называли в Аравии благочестивых людей, исповедующих единобожие, отвергавших 

поклонение идолам и ведущим аскетический образ жизни, выступали в различных частях 

                                                           
3
 Шестые Поливановские чтения. Сборник статей по материалам докладов и сообщений конференции. Часть 

1. Идеи Е.Д. Поливанова в свете современных лингвистических концепций. Проблемы социолингвистики. 

Смоленск, 20-21 мая 2003 года. – Смоленск: СГПУ, 2003.- С.168. 



Аравии, но не принимали ни иудаизма, ни христианства. Они стали одними из 

предшественников ислама. 

Появление ислама стало событием мировой истории. Ислам оказался 

идеологическим выражением многих глубинных процессов, происходивших в обществе. 

Он сумел аккумулировать те процессы, которые происходили не только в Аравии, но и по 

всему Ближнему Востоку, и дал толчок их развитию, дал людям новые ценностные 

ориентиры, новые идеалы. Рождение ислама в Аравии было вызвано как 

общеисторическими причинами, так и реальным ходом духовной и социальной истории 

Аравийского полуострова. 

Потребность в идеологическом обосновании политических, экономических и 

социальных перемен, стремление к их развитию породили во всех частях Аравии сходные 

друг с другом явления: политические движения, стремившиеся объединить племена и 

города, противостоять внешним врагам. Во главе них становились люди, претендовавшие 

на прямую связь с божеством и обосновывавшие свою деятельность «божественным» 

вдохновением. Божество это представлялось им единым и единственным и называлось 

Рахман или Аллах. Оно «общалось» (прямо или через ангелов) со своими пророками в 

трансах. 

 

2. Мусульманское право – шариат и его роль в жизни общества. 

Ислам не только определенное религиозно-этическое учение. Он – особая 

культура, цивилизация, образ жизни. Формирование такого образа жизни, регулирование 

различных ее сторон осуществляются шариатом - сводом предписаний, узаконений. 

Шариат означает «путь», «следование». По утвердившемуся в исламской литературе 

мнению, шариат определяется как совокупность обращенных к людям предписаний, 

установленных Аллахом и переданных им через Пророка. 

Шариат (шариа) – это тщательно разработанный кодекс поведения, или канон, 

содержащий в себе обрядовые нормы богопочитания, нравственные законы семейной и 

общественной жизни, различные разрешения, предписания и запреты, призванные 

урегулировать отношение мусульманина к Богу, к обществу в целом и к человеку в 

частности. Шариат включает в себя мусульманское законоведение, иначе говоря, 

мусульманское право, основными источниками которого являются Коран и Сунна. 

Мусульманское право в отличие от других правовых систем не есть самостоятельная 

отрасль науки. Оно вплоть до мельчайших деталей – неотъемлемая часть религии ислама. 

Ислам не только определенное религиозно-этическое учение. Он – особая 

культура, цивилизация, образ жизни. Формирование такого образа жизни, регулирование 

различных ее сторон осуществляются шариатом - сводом предписаний, узаконений. 

Шариат означает «путь», «следование». По утвердившемуся в исламской литературе 

мнению, шариат определяется как совокупность обращенных к людям предписаний, 

установленных Аллахом и переданных им через Пророка. 

Шариат (шариа) – это тщательно разработанный кодекс поведения, или канон, 

содержащий в себе обрядовые нормы богопочитания, нравственные законы семейной и 

общественной жизни, различные разрешения, предписания и запреты, призванные 

урегулировать отношение мусульманина к Богу, к обществу в целом и к человеку в 

частности. Шариат включает в себя мусульманское законоведение, иначе говоря, 

мусульманское право, основными источниками которого являются Коран и Сунна. 

Мусульманское право в отличие от других правовых систем не есть самостоятельная 

отрасль науки. Оно вплоть до мельчайших деталей – неотъемлемая часть религии ислама. 

Шариат един для всех мусульман. Различия в шариатских постановлениях 

возникли вследствие расхождения взглядов основателей и законоведов каждой отдельной 

религиозной школы на разные предметы практической части вероучения, а не из-за 

различия государственного устройства стран, а также не из-за разнообразия 

общественного положения мусульман и принадлежности к разным нациям. 



Шариат нельзя отождествлять с мусульманским правом. В действительности 

шариат шире – он охватывает жизнь и деятельность мусульманина от колыбели до 

могилы. В шариате освещаются как светские, так и религиозные проблемы. Шариат 

призван регулировать как поведение верующих и порядок жизни мусульманской семьи, 

так и защищать, отстаивать основные ценности ислама. 

В исламе выделяются и подлежат защите следующие основные ценности: религия, 

жизнь, разум, продолжение рода, собственность. Указанные ценности выступают в 

качестве основных объектов охраны шариата. 

 «Дин» - это прежде всего исполнение пяти столпов ислама, основных 

обязанностей, которые Бог предписал человеку. «Дин» охватывает пять столпов, или пять 

религиозных основных правил ислама, которые должен соблюдать и выполнять каждый 

мусульманин. 

3. Основные добродетели в исламе. Милостыня - вершина добродетели в 

исламе. 

Исламская мораль берет свое начало в единобожии и завершается в нем. Вера в 

Единого Создателя, не имеющего себе ни равных, ни подобных, заключена в формуле - 

«Нет Бога, кроме Аллаха». Строгий монотеизм предрасполагает к тому, чтобы у людей 

активизировалась потребность к изучению и осмыслению безграничного мира не только в 

масштабах Вселенной, но и своего внутреннего, духовного мира. Учение ислама 

проникнуто высшей справедливостью и заботой о человеке.  

Предписанием Корана, высшей нравственной целью является стремление 

заслужить любовь и благорасположение Бога. Поступки во имя Аллаха возвращаются 

благом для всех. «И то, что бывает для их сотоварищей, это не доходит до Аллаха, а то, 

что для Аллаха, то доходит до их сотоварищей…» (Коран, сура 6: аят 137(136). В исламе 

человек всеми узами связан с единым Вечным Творцом, дающим жизнь и смерть. Речь 

идет об ответственности человека перед Богом, ответственности каждого из людей за свои 

поступки. Истинный мусульманин постоянно помнит это не только перед Аллахом, но и 

перед своей совестью и обществом в целом.  

Упование на совесть особенно характерно для мусульманской морали. Верующий 

человек, утверждает этика ислама, не может совершить дурной поступок. Если 

человеческая совесть остается под защитой веры в своего Создателя, то каждый человек 

ощущает себя защищенным Могучим стражем, который помогает отгонять любую злую 

мысль или совершать недоброе действие. Связующим моментом между Творцом и 

человеком для сохранения самоконтроля человеческой личности является молитва, строго 

предписанная Кораном.  

Смирение, скромность, умение контролировать собственные страсти и желания, 

прямота, справедливость, терпение, исполнительность, единство между словом и делом – 

таковы морально-волевые качества, многократно отмечаемые в Коране. «Аллах любит 

терпеливых» (Коран, сура 3: аят 146). «…которые преодолевают собственную ярость, 

которые умеют прощать. Аллах любит милосердных» (Коран, сура 3: аят 133-134). «Не 

поворачивайся спиной к людям и не зазнавайся, и не ходи по земле надменно, ибо Аллах 

не любит надменных» (Коран, сура 31: аят 18). Посланник Аллаха Мухаммед обобщает 

этические нормы мусульман следующим образом: «Когда я один и когда я среди людей, 

Аллах повелевает мне жить его мыслью и быть в его охвате восприятия со следующими 

заповедями:  

Социальные проблемы в исламе решаются на милосердии, благородстве и 

отзывчивости. Существуют особые наставления даже по отношению к благодарности. В 

обществе ислам уделяет особое внимание и благородству. Проблемы взаимоотношений в 

более широком круге включает вопросы и обязанности к соседям, близким и 

родственникам. Существует хадис о том, как следует относиться к соседям: «Тот не 

мусульманин, который сам сыт, в то время как сосед его голоден». Что касается близких и 

родственников, то приоритеты располагаются в следующем порядке: родители, супруг 



или супруга, дети, близкие и дальние родственники, соседи, друзья, знакомые, сироты, 

вдовы и вдовцы, нуждающиеся в помощи, друзья-мусульмане, люди остальные и 

животные. И каждому из этих категорий в Коране нашлось место и внимание, чтобы 

мусульманин поступал в границах дозволенного и запрещенного. Почет и уважение к 

родителям представляют собой один из важнейших разделов исламского учения, 

которому уделяется особое внимание. В Коране говорится: «Твой Господь повелевает… 

быть милосердным к родителям. Если один из них или оба живут с тобой на старости лет, 

никогда не оскорбляй их, радуй их добрыми словами» (Коран, сура 17: аят 23). «Когда они 

ослабли, будь снисходителен и милостив. Скажи: Господь, они вырастили и воспитали 

меня. Прости их» (Коран, сура 17: аят 24). «Дай своим близким, бедному и 

путешественнику-неудачнику то, что им полагается! Не растрачивай даром свои блага!» 

(Коран, сура 17: аят 26).  

 

2. МЕТОДИЧЕСКИЕ УКАЗАНИЯ  

ПО ПРОВЕДЕНИЮ СЕМИНАРСКИХ ЗАНЯТИЙ 

 

2.1 Семинарское занятие № 1. (2 часа) 

Тема: Ценностные ориентации православия 

2.1.1 Вопросы к занятию 

1. Зарождение и возникновение православных ценностей. 

2. Любовь как пробуждение в душе христианской веры, совести и милосердия. 

3. Русская религиозная философия о роли православных ценностей 

 

Зарождение и возникновение православных ценностей. 

Для рассмотрения вопроса необходимо раскрыть основные причины 

возникновения православия и его ценностей. Для их понимания следует в первую очередь 

рассмотреть причины раскола двух церквей, ту социально политическую обстановку 

которая повлияла на раскол христианства. Студент должен показать, что возникновение 

православных ценностей непосредственно связанно со Священным Писанием и 

Священным Преданием.  

Любовь как пробуждение в душе христианской веры, совести и милосердия. 

Анализируя вопрос, следует подчеркнуть, что традиция милосердия, 

благотворительности и миротворчества в православии основывается на особом понимании 

любви. В православии любовь это жертвенность, которая долго терпит, милосердствует. 

Для более полного понимания данного вопроса следует обраться к заповеди «возлюби 

ближнего твоего, как самого себя» (Мтф., гл. 23.,ст. 39). При рассмотрении всех вопросов 

данного семинарского занятия подчеркнуть тесную связь развития русской религиозной 

философии с православием. При рассмотрении данного вопроса помогут работы В.С. 

Соловьева, Л.Н. Толстого и др. 

Русская религиозная философия о роли православных ценностей 

При изучении  вопроса следует обратиться к творчеству В.С. Соловьева. Студент 

должен отметить, что жалость и сострадание, у В.С. Соловьева, всего лишь одна из трех 

составляющих основы нравственности, которая обладает строго очерченной областью 

применения, а именно определяет должное отношение человека к другим существам его 

мира. Сознательно и разумно делать добро я могу только тогда, когда верю в добро, в его 

объективное, самостоятельное значение в мире, т.е. верю в нравственный порядок. 

 

2.2 Семинарское занятие № 2. (2 часа) 
Тема: Основные ценности  католицизма и протестантизма.  

2.2.1 Вопросы к занятию 

1. Основные добродетели католицизма. Социальная роль католической церкви. 



2. Томизм о существовании «вечных ценностей». Решение проблемы зла в 

католицизме. 

3. Основные протестантские добродетели. Ценность деятельности труда, как 

формы проявления человеческой природы в протестантизме. 

 

Основные добродетели католицизма. Социальная роль католической церкви. 

Раскрывая вопрос, студент должен иметь четкое представление об основных 

различиях между католицизмом и православием, показать развитость социальных доктрин 

католической церкви, а также раскрыть основные добродетели католицизма (добро, 

терпение, нравственная чистота, справедливость и т.д.). 

Томизм о существовании «вечных ценностей». Решение проблемы зла в 

католицизме. 

Пониманию вопроса будет способствовать обращение к трудам яркого 

представителя схоластики Ф. Аквинского, который утверждал, что нравственная цель 

заключается в стремлении к Богу, который, по его мнению, представлен в человеке в виде 

совести. Студент должен отметить, что философ разделял добродетели на умственные и 

нравственные, добавляя к ним богословские (веру, надежду и любовь). Особое внимание 

должно уделить пониманию толерантности Ф. Аквинским. 

Основные протестантские добродетели. Ценность деятельности труда, как 

формы проявления человеческой природы в протестантизме. 

При рассмотрении вопроса следует показать, в чем суть кризиса католической 

церкви в XVI веке. Необходимо раскрыть основные моменты критики католической 

церкви сторонниками протестантизма. Показать роль протестантских ценностей в 

развитии идей капитализма. Общее во всем протестантизме заключается в отказе от 

представления о церкви как о посреднике между Богом и людьми. Студент должен 

раскрыть принцип оправдания личной верой. Рассматривая основные догматы и ценности 

протестантизма, студент должен не просто раскрыть суть и возникновение основных 

нравственных добродетелей протестантизма, но и показать их значение в общественной 

жизни. Одной из главных ценностей протестантизма является труд.  

 

 

2.3 Семинарское занятие № 3. (2 часа) 

Тема: Место и роль религиозные объединений в мире. 

2.2.1 Вопросы к занятию 

1. Причины появления нетрадиционных культов. Основные черты 

нетрадиционных религий. 

2. Понятие и признаки тоталитарных сект. 

3. Религиозный прогресс и проблема мировой культуры.  

 

Причины появления нетрадиционных культов. Основные черты 

нетрадиционных религий  
Отправным пунктом рассмотрения данного вопроса становится анализ категории 

нравственность и религиозного прогресса. Для этого следует начать с определения содержания 

этики, выявления специфики морали и нравственности как философских категорий. При 

подготовке к этому вопросу студент должен уделить внимание причинам возникновения 

нетрадиционных культов. В качестве основных причин могут быть названы: социально-

политическая обстановка, кризис и переоценка ценностей и т.д. Студент должен быть 

готов назвать общие черты нетрадиционных культов, их специфику. 

Понятие и признаки тоталитарных сект  
При рассмотрении  вопроса необходимо дать определение термина «тоталитарная 

секта». Рассказать об основных признаках сет. Студент должен назвать не менее 5 

признаков тоталитарных сект. Также студент должен подчеркнуть, что события последних 



десятилетий свидетельствуют о том, что этический и религиозный факторы оказывают все 

большее влияние на международную обстановку, на формирование общественно-

политической ситуации в тех или иных странах, на происходящие в обществе социально-

экономические и политические процессы. Нетерпимость к людям другой национальности, 

неприятие языка, религии, традиций, обычаев и обрядов, являющихся привычной нормой 

существования для других людей, нередко приводят к возникновению конфликтов на 

национальной и религиозной почве. В крайних формах эти явления выражаются в 

экстремизме и терроризме, которые усиливают негативные процессы в обществе и ведут 

его к разобщению и социальной напряженности.  

Религиозный прогресс и проблема мировой культуры 
Религиозные ценности и их значение для человека становится лейтмотивом ответа на 

вопрос. Необходимо подчеркнуть их совершенно особое место в иерархии человеческих целей 

и ценностей. Студент должен дать своеобразный эскиз системы религиозных ценностей 

цивилизаций Востока и Запада, сосредоточившись на этических основах буддизма, 

христианства и ислама. 

 


